la rivista di engramma
giugno 2025
225

HETX TX KPITIKC

edizioniengramma



La Rivista di Engramma
225



La Rivista di
Engramma

225
giugno 2025



AN AN V4
UETX TX KPLTLKX
edited by
Vincenzo Damiani and Roberto Indovina

e edizioniengramma



direttore
monica centanni

redazione

damiano acciarino, sara agnoletto, mattia angeletti,
maddalena bassani, asia benedetti, maria bergamo,
mattina biserni, elisa bizzotto, emily verla bovino,
giacomo calandra di roccolino, olivia sara carli,
concetta cataldo, giacomo confortin,

giorgiomaria cornelio, vincenzo damiani,

mario de angelis, silvia de laude,

francesca romana dell’aglio, simona dolari,

emma filipponi, christian garavello, anna ghiraldini,
ilaria grippa, roberto indovina, delphine lauritzen,
annalisa lavoro, laura leuzzi, michela maguolo,

ada naval, viola sofia neri, alessandra pedersoli,
marina pellanda, filippo perfetti, chiara pianca,
margherita picciche, daniele pisani, bernardo prieto,
stefania rimini, lucamatteo rossi, daniela sacco,
cesare sartori, antonella sbrilli, massimo stella,
ianick takaes, elizabeth enrica thomson,

christian toson, chiara velicogna, giulia zanon

comitato scientifico

barbara baert, barbara biscotti, andrea capra,
giovanni careri, marialuisa catoni, victoria cirlot,
fernanda de maio, alessandro grilli, raoul kirchmayr,
luca lanini, vincenzo latina, orazio licandro,

fabrizio lollini, natalia mazour, alessandro metlica,
guido morpurgo, andrea pinotti, giuseppina scavuzzo,
elisabetta terragni, piermario vescovo, marina vicelja

comitato di garanzia

jaynie anderson, anna beltrametti, lorenzo braccesi,
maria grazia ciani, georges didi-huberman,

alberto ferlenga, nadia fusini, maurizio harari,
arturo mazzarella, elisabetta pallottino,

salvatore settis, oliver taplin

La Rivista di Engramma
a peer-reviewed journal
225 giugno 2025
www.engramma.it

sede legale

Engramma

Castello 6634 | 30122 Venezia
edizioni@engramma.it

redazione

Centro studi classicA luav

San Polo 2468 | 30125 Venezia
+39 041 257 14 61

©2025
edizioniengramma

ISBN carta 979-12-55650-88-1
1sBN digitale 979-12-55650-89-8
ISsN 1826-901X

finito di stampare luglio 2025

Si dichiara che i contenuti del presente volume sono la versione a stampa totalmente corrispondente alla versione online della
Rivista, disponibile in open access all'indirizzo: https://www.engramma.it/225 e ci6 a valere ad ogni effetto di legge.

L’editore dichiara di avere posto in essere le dovute attivita di ricerca delle titolarita dei diritti sui contenuti qui pubblicati e di aver
impegnato ogni ragionevole sforzo per tale finalita, come richiesto dalla prassi e dalle normative di settore.



Sommario

7 uetd 1a KpiTikd. Debate and Polemic as Strategies of Knowledge

in Ancient Greek Culture. Editorial
Vincenzo Damiani and Roberto Indovina
Polemics in Antiquity

17 Was kdnnen die Musen Hesiod lehren? Die Wahrheit und ihre Feinde
in der Theogonie
Mauro Tulli

31  Un dibattito antico sulle strategie argomentative. Platone e la diaipEoic
come Begriffsspaltung
Marianna Angela Nardi

47  Antike Kritik an der sokratischen Pddagogik am Beispiel der Epikureer
Vincenzo Damiani

65  Con o senza akribeia? Su filosofia e scienza nel dibattito ellenistico
Selene I.S. Brumana

85  Ancora sull’oUdév mpog Tov Aidvuoov. L'anomalia olimpiodorea
Luigi Trovato
Modern and Contemporary Critical Debates

123 Critias’ Pirithous and Aristophanes’ Frogs. Metatheatrical Echoes
and the Critical Debate
Monica Centanni

147 Lisistrata e il Commissario. Dialettica comica e identita performativa
Alessandro Grilli

175 De “magna muliere” in Callimachi Aetiorum prologo nonnulla disputantur
Paolo B. Cipolla

187 Arqueologia filolégica y filologia arqueoldgica. Interrogantes
y controversias epistemoldgicas persistentes
Roberto Indovina






Polemics in
Antiquity






Antike Kritik an der sokratischen
Padagogik am Beispiel der Epikureer

Vincenzo Damiani

I. Einfiihrung

Die Kritik der Epikureer an Sokrates kann, wenn wir einmal von ihrem konkreten Inhalt
absehen, als hermeneutisches Fallbeispiel dienen. Denn die Fragen, die sich bei der Rekon-
struktion und dann bei der Interpretation dieser Kritik stellen, erweisen sich auch in anderen
Konstellationen als methodisch relevant: 1) Welche Aspekte von Sokrates’ Leben und Lehre
werden angegriffen? 2) Welcher Sokrates unter den durch verschiedene Traditionen Uber-
lieferten wird jeweils ins Visier genommen? 3) Was sind die Hintergriinde der Kritik, d. h.
auf welche (tatsachlichen oder vermeintlichen) Unterschiede bezieht sich die (philosophische)
Polemik? Diese Fragen sollen in meinem Beitrag am Beispiel der Sokratesrezeption im
Epikureismus angegangen werden. Zu diesem Zweck werde ich die bekannten Quellen, die
uns Uber die epikureische Kritik an Sokrates - und der sokratischen Padagogik im Beson-
deren - informieren, erneut in den Blick nehmen, auch unter Berlcksichtigung der neuen
Beitrdge zu den auf Papyrus erhaltenen Texten. Bezlglich der dritten Frage - Hintergriinde
der Sokrateskritik - werde ich auRerdem auf einige Aspekte hinweisen, die bei der Rezeption
des sokratischen Erbes in Bezug auf einige der Grundlagen des Epikureismus moglicherweise
eher als verbindend denn als trennend empfunden wurden, was wiederum aus der Sicht der
Angreifer gerade deshalb zu einem unausgesprochenen Motiv fir eine aktive Distanzierung
wird.

Epikur und seine Schiler waren bereits in der Antike flr ihr vehementes, ja geradezu mil-
itantes philosophisches Auftreten gut bekannt. Sie kritisierten Vertreter anderer
philosophischer Meinungen bzw. Schulen unerbittlich (vgl. fr. 146 Us., Erbi 2019). Unter an-
derem erfahren wir aus Plutarchs polemischer Schrift mit dem Titel Beweisfiihrung, daf
nach Epikurs Lehren kein angenehmes Leben méglich ist (OTi o0de (v 0TIV NOEWG KAT’
Emikoupov), daf® Epikur und sein enger Schiiler Metrodor in ihrer philosophischen Polemik
bereits in der Wortwahl alles andere als sanft waren. Dieser Polemik sei auch Sokrates zum
Opfer gefallen (allgemein zur Kritik an Sokrates im Epikureismus siehe Angeli, Acosta Mén-
dez 1992, 29-138; Erler 1994, 129-130; Ranocchia 2007, 116-132. 338-352; Campos
Daroca 2019; Regali 2020). Im Vergleich sei die Haltung eines anderen Epikureers der ersten
Generation, Kolotes, deutlich milder gewesen (Plut. Non posse 2 1086e = fr. 501 Giannantoni;
vgl. Cic. Nat. deor. 1,33,93). Kolotes’ Angriff gegen Sokrates ist, wie wir noch sehen werden,
zumindest in Umrissen rekonstruierbar und damit eine zentrale Quelle fur die epikureische
Sokratesrezeption. Epikur und Metrodor, so Plutarch, seien in ihrer Kritik regelrecht auf Belei-

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025

a7



48

digungen aus gewesen (Plutarch listet hier all die Formulierungen auf, deren sie sich offenbar
gegenuber anderen Philosophen bedient hatten). Kein beriihmter Philosoph soll verschont
geblieben sein (Tivog y&p ouxi TV ém@avv - vgl. Cronert 1906, 18-19). Man kann sich
fragen, wie es dazu kam. Liegt hinter jeder scharfen Kritik stets eine ebenso scharfsinnige
Bemuhung, die Argumente des Gegners zu verstehen? Oder birgt diese kdmpferische Haltung
vielmehr das Bewuftsein einer Gefahr, namlich die der Konkurrenz, die von philosophis-
chen Entwirfen herrihren kénnte, die von ahnlichen Pramissen ausgehen bzw. zu dhnlichen
Ergebnissen kommen? Und aufRerdem: Was genau wird kritisiert? Die grundséatzliche Heraus-
forderung flr die Sokratesforschung kommt hier als weitere interpretatorische Schwierigkeit
noch hinzu: Wenn einerseits unbestritten ist, daf Epikur und die Epikureer Sokrates mitunter
auch scharf kritisierten, so ist nicht immer deutlich ersichtlich, gegen welchen Sokrates sie
sich tatsachlich wandten. Beginnen mochte ich mit einem Aspekt, der uns direkt ins Herz der
sokratischen Padagogik fuhrt: Die epikureische Kritik an der Ironie des Sokrates.

Il. Sokratische Ironie vs. epikureische Parrhesie

Ein zentrales Mittel der epikureischen naideia ist die sogenannte nappnoia, das ,freie Reden®,
die Offenlegung der eigenen Meinung. Parrhesie ist im Epikureismus wesentlicher Bestandteil
sowohl der Lehrer-Schuler-Beziehung als auch der Beziehung der Schiler untereinander (dazu
De Sanctis 2013). Sie ermdglicht die Berichtigung bestimmter Denk- bzw. Verhaltensmuster
durch offene und ehrliche Kritik, und damit einen stetigen Fortschritt in Richtung Tugend.
Gegenseitiges Vertrauen und Aufrichtigkeit sind also die Grundlage, auf der die mappnoia als
padagogisches Mittel ruht. Fallt dieses Vertrauensverhaltnis weg, so ist die gesamte Dynamik
von Erziehung und Wissensvermittlung gefahrdet. Obwohl gerade die Parrhesie, die ehrliche
AuRerung der eigenen Gedanken, fiir den platonischen Sokrates ein wichtiges Instrument
der philosophischen Kommunikation, ja eine unentbehrliche Voraussetzung flir die €é€¢TaoIq
darstellt - jene Prufung, die Sokrates standig an sich selbst und seinen Gesprachspartnern
vornimmt - scheint sie in der epikureischen Kritik an Sokrates zunachst keine Rolle zu spie-
len; im Gegenteil, selbst wenn sie anerkannt wird, wie es beispielsweise Philodem tut, wird sie
negativ gedeutet. Versteht man also Parrhesie als aufrichtige Offenlegung der eigenen Mein-
ung und lronie als deren bewuf3ten Verschleierung, so ist es nicht verwunderlich, daf} sich die
Kritik Epikurs und seiner Anhanger gerade auf diesen Aspekt von Sokrates’ Charakter richtete,
der auf einen vermeintlichen Mangel an Ehrlichkeit, wenn nicht gar auf eine unverantwortliche
Verachtung der Wahrheit hinweisen konnte (vgl. Acosta Méndez, Angeli 1992, 40-46; Erler
2009, 61; Erler 2001, 219).[1] Besonders deutlich wird dies in der Schrift des Epikureers Poly-
stratos Uber die unverniinftige Verachtung der Volksmeinung (Mepi &A\Gyou KaTapPOVAoEWT),
auch wenn Sokrates nicht ausdricklich erwahnt wird (Polystr. col. 16,23-17,7 Indelli; siehe
dazu Acosta Méndez, Angeli 1992, 97-98):

@[oBeio]Oar molodolv, T[AG] | & [&AnlBeiag kai TAG mMPEO[G] | T& aUT@V MGON CUMPW |viag WA
@pov[TlilovTeg | Mapd TO dokolv aUTOIG | Eveka TV TIANGIOV €| pwvelovTal, GAMG Tap | [pnaiai
&]koAoUB[w]«> TE K[GAN] | BT pINocOPit XpWHE[VO]UG | TTEPT EKROTWV ARAETV, Gvu | [MEPPBAN]T[OV] TO»
TAG &ANBIVA[Q] | piAo[oo]pia[c] Epyov eUBU[Q] | [oulvTe[Ao]DVITOC [Kai] GUVE]I]| DOTOC G[U]TOIG.

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025



(Diejenigen, die sich der Erforschung der Natur widmen, sollen ihr Vertrauen nicht in jene
Philosophen setzen), die uns Angst einjagen und ohne Rucksicht auf die Wahrheit und ohne
Ubereinstimmung mit ihren eigenen Affekten Ironie entgegen ihrer eigenen Meinung einsetzen
(map& 10 dokolv aUlToiq ... eipwvelovTal), um den Anwesenden zu gefallen; sondern es ist
notwendig, daf sie in einzelnen Fragen mit Hilfe der Parrhesie (map[pnoiai) und einer koharenten
und wahren Philosophie sprechen und die Aufgabe der wahrhaften Philosophie vollkommen und
bewuflt erflllen.[2]

Aus eben diesem Grund soll Epikur Sokrates ,zurechtgewiesen haben®, wie es Cicero in
seinem Brutus dem Atticus in den Mund legt (Cic. Brutus 85,292 = fr. 231 Us.):

Tum ille: ego, inquit, ironiam illam quam in Socrate dicunt fuisse (...) facetam et elegantem puto.
est enim et minime inepti hominis et eiusdem etiam faceti, cum de sapientia disceptetur, hanc
sibi ipsum detrahere, eis tribuere inludentem, qui eam sibi adrogant. ut apud Platonem Socrates
in caelum effert laudibus Protagoram Hippiam Prodicum Gorgiam ceteros, se autem omnium re-
rum inscium fingit et rudem. decet hoc nescio quo modo illum, nec Epicuro, qui id reprehendit,
adsentior.

Ich fiir meinen Teil halte die beriGhmte Ironie, die, wie man sagt, dem Charakter des Sokrates
innewohnt, fiir geistreich und subtil [...]. In der Tat gehort es sich fur einen intelligenten und zugle-
ich geistreichen Menschen, in einer Diskussion Uber Weisheit, diese Weisheit von sich zu weisen
und sie ironisch denen zuzuschreiben, die sich ihres Besitzes rihmen. So wie bei Platon, wo
Sokrates Protagoras, Hippias, Prodikos, Gorgias und all die anderen lobt und sich selbst als vollig
ungebildet und ohne jedes Wissen darstellt. Eine solche Eigenschaft paft, ich weifd nicht warum,
zu ihm, und ich stimme nicht mit Epikur Gberein, der ihn daflr tadelt.

Sokrates’ Ironie beschreibt Atticus als faceta et elegans, ,geistreich und subtil“, und fihrt
als Beispiel - in Anlehnung an Platons Dialoge - an, daf Sokrates Sophisten wie Protagoras
und Gorgias lobt und dabei seine eigene Unwissenheit vorspielt (se autem omnium rerum
inscium fingit et rudem - zu Sokrates’ Ironie vgl. zumindest Vlastos 1991). Epikurs Urteil,
das ebendiese Haltung tadelt (reprehendit), teile selbst der Epikureer Atticus nicht. Die
geschilderte Ablehnung von Sokrates’ Ironie verstehen wir noch besser, wenn wir uns das Por-
trait des epikureischen Weisen vor Augen flihren, das bei Diogenes Laertios zu lesen ist (Diog.
Laert. 10,117; vgl. Erler 2001, 219):

Keiner, der einmal die Weisheit errungen hat (1ov &nag yevouevov copov) wird je mehr weder
die gegenteilige Disposition einnehmen (Tiv évavTtiav Aaupavelv dikBeolv) noch wird er diese ab-
sichtlich vorspielen (TA&TTEIV EKOVTQ).

In diesem mAGTTEIV €KWV, iM ,absichtlichen Aufsetzen“ einer Haltung, die nicht der eigenen
wahren Gesinnung entspricht (vgl. Arist. EN 4,3 1124b28-31), liefle sich schnell das sokratis-
che Vorgehen erkennen, wie es Atticus, allerdings mit ganz anderer Wertung, gerade
beschrieben hat.

Epikurs Tadel der sokratischen Ironie wurde von seinen Schilern weiter vertreten und wom-
oglich noch verscharft. Ebenfalls von Cicero stammt eine Notiz Giber die Meinung des spateren

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025

49



50

epikureischen Scholarchen Zenon von Sidon, welcher Sokrates aufgrund seiner ironischen
Haltung, und bewuf3t auf Latein, als scurra Atticus beschrieben haben soll (Nat. deor. 1,34,93
= fr. 9-10 Angeli, Colaizzo; dazu siehe Kleve 1983):

Zeno quidem non eos solum qui tum erant, Apollodorum Sillim ceteros, figebat maledictis,
sed Socraten ipsum parentem philosophiae Latino verbo utens scurram Atticum fuisse dicebat,
Chrysippum numquam nisi Chrysippam vocabat.

Zenon verleumdete nicht nur seine Zeitgenossen wie Apollodoros ,Sillis“ (,der Schielende” -
dazu siehe Pease 1955, 455) und andere, sondern bezeichnete Sokrates selbst, den Vater der
Philosophie, mit einem lateinischen Wort als scurra Atticus, und nannte Chrysippus nie etwas an-
deres als ,,Chrysippa“.

Unter scurra versteht man im Lateinischen einen Possenreifer, einen Schmarotzer, der sich
durch witzige, schmeichelhafte Bemerkungen die Gunst der Reichen zu verdienen versucht,
ohne auf Anstand und Wirde zu achten - was in etwa dem Griechischen yeAwTormolog
entspricht. Ein auBerst feines Psychogramm einer solchen Figur liefert Zenons Schuler Philo-
dem im 10. Buch seines De vitiis (Mepi kaki@v), welches dem Laster der Hochmut
(Gmepnoavia) gewidmet ist. Bereits in Kolumne 10 dieser im PHerc. 1008 erhaltenen Schrift
wird Sokrates, zusammen mit anderen Philosophen wie Heraklit, Pythagoras und Empedokles
sowie ,Dichtern, die in der alten Komddie verspottet wurden“ (olg oi maAciol TMV
KWUWSoypaQwv Emepamiov) als Umeprpavog, ,hochmditig bezeichnet. Einige Kolumnen
spater (Phld. De vitiis 10 col. 21-23 Jensen = col. 21-23 Ranocchia) Vgl. Kleve 1983,
246-247; Acosta Méndez, Angeli 1992, 108-112; Angeli 2007; Campos-Daroca 2019,
250-252) charakterisiert Philodem den ,lroniker“ (0 &’ €ipwv) mit seinen unverwechselbaren
Merkmalen:[3] 1) Er sage das exakte Gegenteil von dem, was er Uiber andere und Uber sich
selbst denke: Er lobe digjenigen, die er eigentlich tadeln mdchte und tadele wiederum sich
selbst und seinesgleichen; 2) Er habe ein besonderes Talent, anderen etwas vorzutduschen
und sie zu Uberreden; 3) Er spotte, gestikuliere und lachle gerne - seine Art, Lob auszudrick-
en, sei meist den Umstanden unangemessen; 4) Wenn er etwas gefragt werde, beteuere er,
nichts zu wissen (éyw y&p oida Ti ARV ye TouTou OTI 0USEV 0ida;) 5) Er greife auf besondere
sprachliche Gepflogenheiten zuriick, die dem Gesprachspartner schmeicheln sollten, z. B. in-
dem er dem Namen des Gegenlibers ein Epitheton hinzufiige, wie bei ,Phaidros der Schéne”
(®aidpog 6 Kaxhog), oder diesen mit doppeldeutigen Adjektiven (ORuaT’ GupiBoAa) wie ,edel”
(yevvaiog) anspricht; 6) Er schreibe seine eigenen lIdeen anderen zu, wie Sokrates es bei As-
pasia tue (die Anspielung ist auf Platons Dialog Menexenos geminzt); 7) Er weigere sich, vor
versammelten Menschen zu reden, da ihm die kleinsten Dinge unldsbar zu sein schienen
(TGAGXIOTOL PAOKEIV GTTOPO KATAPXiveod' €xuT®); 8) Wenn er verspottet werde, meine er,
zurecht verachtet zu werden, und mache sich vor anderen gerne auffallig klein; 9) Er ermutige
andere zur Parrhesie, damit sie ihm seine Fehler offen zeigten (SIGOGPEITE YOI TAG EPGG
AYPOUUATIOG KO TGG GGG doToxiag Upelg), und fordere sie auf, ihn auf die Erfolge anderer
aufmerksam zu machen, damit er sie nachahmen konne (iva pip@uai). Der Text bricht am

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025



Ende der Kolumne 23 ab, doch kann man mit gutem Grund mutmafien, dafl Philodem
diese Auflistung mit der Bemerkung abgeschlossen haben muf, dafl die sokratischen
pvnuoveluaTa voll von solchen Beispielen seien. Damit konnten wohl Texte wie Xenophons
Memorabilia, aber auch dessen Oeconomicus gemeint sein (siehe zur mdglichen Identi-
fizierung dieser Schriften Kleve 1983, 247; Acosta Méndez, Angeli 1992, 111-112;
Campos-Daroca 2019, 252). Letztere Schrift kritisiert Philodem im neunten Buch De vitiis
Uber die Verwaltung des Haushalts (Mepi oikovouiag) — unter anderem die unehrliche Behaup-
tung des dort als Figur auftretenden Sokrates, Uber dieses Thema diskutieren zu kénnen,
ohne tatsachlich etwas davon zu verstehen (Phld. Oec. col. 6,11-21 Tsouna (vgl. Xen. Oec.
2,11); vgl. Acosta Méndez, Angeli 1992, 121-134). Offensichtlich wird der Ironiker bei Philo-
dem anhand von Sokrates’ Beispiel charakterisiert. Genauer gesagt: Sowohl das Bild des
Sokrates als das eines ,unehrlichen Ironikers®, das Epikur kritisiert, als auch die Grundlage
fUr den xapakThp, der in De vitiis geschildert wird, basieren offenbar auf der Darstellung, die
Sokrates besonders in Platons aporetischen Dialogen - aber z. T. auch bei Xenophon - er-
fahrt, wie u. a. die klaren Andeutungen auf Sokrates’ Verhalten bzw. Redewendungen zeigen.

Entspricht aber diese Interpretation des Sokrates als Aporetiker und Ironiker dem tatsach-
lichen Charakter des Sokrates, soweit dieser aus anderen Quellen rekonstruierbar ist? Worin
bestand Sokrates’ Ironie wirklich? Die Frage 1883t sich freilich nur versuchsweise beantworten.
In der Apologie, die einer relativ getreuen Darstellung des historischen Sokrates nahekommen
kénnte (Doring 1998), lassen sich mehrere Anzeichen einer ,ironischen Grundhaltung' erken-
nen (dazu Schneider 2019), womit zunachst Sokrates’ Neigung zum mailelv, zu einer - wie
man heute sagen wirde - ,humorvollen‘ Art des Umgangs mit Menschen und Umstanden
gemeint sein kénnte. Gleich zu Beginn seiner Rede (Ap. Socr. 17a) lobt Sokrates seine An-
klager fir ihre auBerordentlich Uberzeugende Art zu argumentieren - sie hatten ihn beinahe
dazu gebracht, ,sich selbst zu vergessen“ (0Aiyou éuauTod EéneAad®ounv). Aber auch Sokrates’
Lob von Gorgias, Prodikos und Hippias als ,Erzieher*, spater im Text (19e: 0i6¢ T’ €in moudeuelv
avBpwrioug), kann in diesem Sinne interpretiert werden. Daf dies eine typische Haltung des
Sokrates war, scheint auch seine Nebenbemerkung in Ap. Socr. 20d4-5 zu belegen, die der
Zuhorerschaft klar machen soll, daf er in aller Ernsthaftigkeit spricht, wenn er sagt: ,Vielleicht
wird es einigen von Euch so scheinen, als wiirde ich scherzen“ (kai fowg pév 0w TIoiV UP@V
naileiv). Im gleichen Ton ist die Reaktion auf Meletos’ Behauptung, Sokrates sei der Einzige in
Athen, der die Jugend verderbe, gehalten (Ap. Socr. 25a13): ,Welch eines Ubels hast du mich
beschuldigt!“ (MOMRAV Y€ pou KaTéyvwkag duoTuyiav). Von einer bewufdten - geschweige denn
unaufrichtigen - Verstellung der eigenen Gedanken zu dialektischen Zwecken kann in der
Apologie nicht wirklich die Rede sein. Im Gegenteil versichert Sokrates dort immer wieder, er
spreche in aller Offenheit. Zu diesem Bild eines Ironikers paft wiederum Plutarchs AuRerung
in Adversus Colotem (1108b), in der er Sokrates die Charaktereigenschaften mpaotng (Milde)
und x&pig (hier ,Sinn flr Humor“) zuspricht (vgl. Kechagia 2011, 37).

Welche Art von Ironie meinen wir also, wenn wir von ,sokratischer Ironie’ sprechen?
Wahrscheinlich sollte hier zwischen verschiedenen Arten der Ironie unterschieden werden:

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025

51



52

Einerseits begegnet uns in Platons Dialogen die Ironie, durch die Sokrates sein Nichtwissen
vortauscht, um den jeweiligen Gesprachspartner zu einer bestimmten Einsicht zu fihren. Hi-
erbei dient Ironie also als bewuft eingesetzte Gesprachsstrategie. Andererseits findet sich in
seiner Selbstdarstellung in der Apologie die Ironie als eigentiimliches Merkmal, etwa wenn
Sokrates von mailelv spricht (in Bezug auf sich selbst oder, beispielsweise, auf Meletos), oder
offensichtlich hyperbolische Kommentare bzw. Reaktionen auf Aussagen anderer an den Tag
legt. Es ist eher die erste Art der eipwveia, das negativ verstandene ,Sich-Verstellens zum
Zwecke der Irrefihrung” - was an sich immer ein Moment der Unehrlichkeit voraussetzt -, die
in mancher Sokratesrezeption, und in erster Linie von den Epikureern, kritisiert wird. Natdrlich
wissen wir, daf Sokrates’ eipwvelelv, zumindest in Platons Darstellung, zu einem guten Zweck
eingesetzt wird, namlich um das Gegenuber durch den Beweis von dessen Unwissenheit zu
verbessern (vgl. Déring 1998, 163-164); andererseits ist auch zu erwarten, dafl Autoren, die
aus verschiedenen Griinden ohnehin Vorbehalte gegen Sokrates hatten, wie es bei Epikur und
den Epikureern sicherlich der Fall war, diese wesentliche Bedeutungsverschiebung aufRer Acht
lassen.

Was Sokrates als Ironiker kennzeichnet, ist also, aus Sicht der Epikureer, sein Mangel an
Aufrichtigkeit, der ihn auch zu einem schlechten Erzieher mache. Ein Beweis dafir sei unter
anderem die Tatsache, daf er nicht gemaf} den Lehren lebt, die er selbst vertritt: So zumin-
dest lautet etwa der Vorwurf des bereits erwahnten Epikureers Kolotes. Kolotes hatte eine
Schrift verfait, in der er alle Philosophen zu widerlegen versuchte, deren Vorstellung von der
richtigen Lebensweise nicht mit der seines Lehrers Epikur vereinbar war (vgl. dazu Kechagia
2011, bes. 101-104; Corti 2014, bes. 123-136; De Sanctis 2022, 393-394). Die Schrift ist
verloren, aber in seinem Adversus Colotem (Mpog KwAwTnv) unternimmt Plutarch eine Vertei-
digung der von Kolotes kritisierten Autoren und verrat uns zumindest das Grundgerlst von
Kolotes’ Argumenten (allgemein zu Plutarchs Bericht und Widerlegung von Kolotes’ Kritik,
nicht nur an Sokrates, siehe Erler 2020, 519-521). Gleich zu Beginn der Schrift lesen wir,
Kolotes habe in seinem Pamphlet Sokrates gefragt, ,warum er die Nahrung in den Mund
und nicht ins Ohr nehme* (M@®¢ &ig TO OTOK TO OITiOV OUK €ig TO oUg &vTiBnaiv), wohl mit
einem Seitenhieb auf das von Sokrates behauptete Nichtwissen uber sich selbst (Plut. Adv.
Col. 2 1108b; vgl. dazu Plutarchs Widerlegung in 19 1117f-1118b. Siehe des Weiteren zu
Kolotes’ Argument als ,antiskeptischem T6m0og’ Acosta-Méndez, Angeli 1992, 53; Erler 2001,
220). Sokrates wird hier also nicht nur als offensichtlich inkonsequent portratiert, sondern als
hatte er, um mit seiner (von Kolotes als unhaltbar angesehenen) skeptischen Haltung im Ein-
klang stehen zu kénnen, ein vollkommen absurdes Verhalten an den Tag legen mussen.[4] Im
weiteren Verlauf von Plutarchs Schrift erfahren wir mehr Gber Kolotes’ Kritik an Sokrates.
Seine Reden seien - so der Epikureer - die eines ,Prahlers“ gewesen (GAalwvag Adyoug: Adv.
Col. 18 1117d = fr. 314 Us. Siehe dagegen Xen. Mem. 1,5). Wenn der ipwv, den Philodem
skizziert, zu unehrlicher Selbstherabsetzung neigt, so ist die dAalwveia, die Kolotes Sokrates
vorwirft, eine ebenso unehrliche, aber entgegengesetzte Haltung - der dGhalwv rihmt sich
gerne grofder Dinge, die er aber in Wirklichkeit weder kann noch besitzt (vgl. Suid. s.v. gipwv;

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025



Thphr. Char. 23; Arist. EN 4,7). Zu diesem Bild des Sokrates als ,Vortauscher” von Eigen-
schaften, die er in Wirklichkeit nicht besitzt, pafit auch die Bezeichnung von Sokrates als
,<tugendlos“ im 7. Buch von Philodems Rhetorik. Es geht dort um den Nutzen der Rhetorik
als Téxvn in Situationen, in denen die Gefahr besteht, von der eigenen Stadt Schaden zu er-
leiden, wie es tatsachlich bei Sokrates der Fall war. Reicht Tugend, also eine tugendhafte
Lebensweise, aus, um sich vor diesem Schaden zu schitzen, oder ist auch eine besondere
Kompetenz erforderlich, namlich die, Gberzeugende Reden zu formulieren? Philodem bestre-
itet, daf® die Rhetorik in solchen Situationen nutzlich sein kdnne, in denen eigentlich nur die
Philosophie helfen kann. Die Tatsache also, dafd Sokrates zum Tode verurteilt wurde, sei alles
andere als ein Beweis dafur, daf es ihm an rhetorischer Erfahrung mangelte, die ihn vielle-
icht hatte retten kdnnen, sondern lediglich dafir, daf er keine wahre Tugend besaf (Zwkp&Tel
MEVTOI ¥’ OUK £BonBnosv N G&peth, ko’ Goov oude mapfiv: Phld. Rhet. 7 (PHerc. 1669) col.
29-30 [vol. | p. 265-267 Sudhaus = fr. 10 Acosta- Méndez, Angeli]).

Zu Sokrates’ Typisierung als unaufrichtig (sipwv oder &Aalwv) gehort auch seine Darstellung
als ,Sophist“ im abwertenden Sinne (vgl. Kleve 1983, 234-235). Epikurs direkter Schuler
Idomeneus von Lampsakos soll, wie Diogenes Laertios berichtet, in seinem Werk MNepi TV
JwKpaTIKOV geschrieben haben, daf Sokrates zusammen mit seinem Schiiler Aischines als
erster die Rhetorik unterrichtet habe (mp®toc [...] HeT& TOU podNTOU Aioxivou pnTopeuslv
£0idaEe: Fr. 24-25 Angeli = Diog. Laert. 2,19-20). In Platons Apologie bestreitet Sokrates
jedoch, der Rhetorik machtig zu sein, was ja auch bedeute, dafd er sie nicht lehren konne
(19d-20c). Bei Idomeneus’ Vorwurf handelt es sich also wahrscheinlich um eine Ubertrei-
bung, die wohl Sokrates’ besondere Art der Gesprachsfihrung als Zielscheibe nimmt (vgl.
Acosta Méndez, Angeli 1992, 50).

Auch Sokrates’ charakteristische &romia, die Mischung aus Eigenwilligkeit, (vorgetauschter)
Naivitat und Realitatsferne, die seine Figur - z. T. bei Platon und auf die Spitze getrieben bei
Aristophanes - charakterisiert, wird im Epikureismus als Zeichen fur eine grundsatzliche Un-
tauglichkeit zur Vermittlung von Wissen, d. h. fur eine erfolgreiche Padagogik, angefuhrt. Ob
die beildufige Erwahnung von 16 Zwkp&Toug oxAfua (,die Form [bzw. die Korperhaltung] des
Sokrates®) in einem durch POxy 5077 Uberlieferten Brief des Epikur (Fr. 131 F Erbi - Kom-
mentar: Erbi 2020, 112. 256-258) tatsachlich eine polemische Anspielung auf Sokrates’
auffalliges Auftreten impliziert, wie Angeli vermutet (Angeli 2013, 29. Vgl. Aristoph. Nub.
360-363), laRt sich weder bestatigen noch ganz ausschliefen (Piergiacomi 2020, 315 Anm.
34, interpretiert diese Wendung eher einfach als ,auflere Gestalt”. Vgl. zur Passage auch
Campos-Daroca 2019, 241). Deutlicher ist dagegen die Kritik Philodems in De oeconomia,
wenn er Sokrates’ Mangel an praktischem Sinn als sein wohlbekanntes Merkmal bezeichnet
(1O pév olv | ol mpaypaTIKOV &ei Ywkp& | Tng eixe: Phid. Oec. col. 5,4-6 Tsouna) oder seine
naive Beteuerung, der Hausverwalter (0 €miTpomnog) sei in der Lage, Menschen ,gerecht zu
machen“ (dikaioug ToIglv) einer ,im Traum gehegten Uberzeugung® gleichsetzt (Toig [ka®.]
Unvov | auT]ov nyoduoi do[Eal]opé | v]oig Ouola Aéyelv: Phld. Oec. col. 7,21-26 Tsouna).

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025

53



54

I1l. Epikur als sokratischer Weise?

Ein nicht unwesentlicher Teil der Sokratesrezeption besteht bekanntlich in dessen Darstellung
als Komddienfigur (vgl. Plat. Ap. Socr. 18d1-2; SSR | A1-30; PHerc. 495 fr. 2. col. 2 Giuliano
(Giuliano 2001, 51-52); vgl. auch Giuliano 2001, 72). Manche Szenen aus Aristophanes’
Wolken sind hier wohl das Erste, was in diesem Zusammenhang in den Sinn kommt.[5] Auf
diese Darstellung nimmt Sokrates selbst in Platons Apologie Bezug und bekraftigt, sie
entspreche nicht der Wahrheit (Plat. Ap. Socr. 19¢8: €yoi TOUTWV ... 0UdEV pETeoTiv. 23d3-4:
T& KOTA TTAVTWY TOV QINOGOQOTVTWY TTPOXEIPG TRTTX Aéyouaiv).[6] Eine weit weniger bekannte
Inszenierung des Sokrates als komische Figur durfte diejenige sein, die aus einem rémischen
Mimus unbekannten Verfassers stammt. Davon erfahren wir durch ein Fragment aus einer
verlorenen Rede des Cicero, der Rede Pro Gallio. Das Fragment ist von Hieronymus in einer
seiner Episteln Uberliefert (Cic. fr. 4 Crawford = Hier. ep. 52,8). Hier heif}t es, dafl Sokrates
zusammen mit Epikur auf der Buhne aufgetreten sei, wahrscheinlich in einer Symposium-
Szene. DaR ein solches Treffen rein chronologisch unméglich gewesen ware, merkt Cicero
gleich an und wertet dies als ein Zeichen dafir, dafd der publikumsgefallige Mimus-Autor vollig
ungebildet war - spéttisch nennt er ihn perlitteratus. Warum nun Epikur und Sokrates in
diesem Mimus gemeinsam auf der Bihne gezeigt werden und worUber sie sich miteinander
unterhielten, kann nur erraten werden. Lieferten sie sich aus unterschiedlichen Positionen
heraus einen dialektischen Kampf um das Ziel des guten Lebens? [7] Oder vertraten sie
dort ahnliche Ansichten? Bisher haben wir gesehen, daf Epikur und einige seiner Schler
vor allem die methodischen Grundlagen der sokratischen Padagogik scharf kritisierten und
ablehnten. Und doch - das haben insbesondere die Beitrage von M. Erler gezeigt (Siehe
bes. Erler 2001 und 2009) - scheinen sich Epikur und Sokrates in der Rezeptionsgeschichte
manchmal viel ndher zu stehen, als oft angenommen wurde (vgl. Acosta Méndez, Angeli 1992,
36-37; Campos-Daroca 2019, 237). Nicht zuletzt, wie J. E. HeRler kirzlich vorschlug, gerade
im Bereich der Padagogik, insofern als Epikur die Methode der sokratischen Protreptik Uber-
nommen haben kdnnte (Hefler 2018).

In einem fiktiven Brief des Alkiphron schreibt die Hetare und Epikurschulerin Leontion an ihre
Freundin Lamia (Usener 1887, 146 = fr. 69T Erbi), Epikur ,verhalte sich wie ein Sokrates”
(owkpaTiCelv), verstelle sich durch Ironie (cipwveleadai), halte Pythokles fir einen Alkibiades
und sie selbst fur eine Xanthippe. In diesem Fall sind die Parallelen, die stark an die platonis-
che Maske des Sokrates angelehnt sind, gewifs auf parodistische Absicht zurlckzuflhren.
Jedoch: Kénnte Leontions Vergleich nicht auch darauf hindeuten, dafl Sokrates und Epikur
von manchen als Verkorperung eines gewissen Philosophentyps wahrgenommen wurden?

Selbstbeherrschung, Weisheit und Genligsamkeit sind Eigenschaften, die traditionell sowohl
Sokrates als auch Epikur zugeschrieben wurden und womdglich jene gemeinsame Basis
darstellen, die manchmal dazu fiihrt, daf sie beide tatsdchlich unter einen bestimmten
Charakter zusammengefat werden (Siehe Erler 2001, 216). Sokrates als selbstbeherrschter,
weiser und genligsamer Mann begegnet uns vor allem in der Darstellung Xenophons (vgl. etwa
Xen. Mem. 1,1,11-16; 1,2,1-8. Siehe Doéring 1979, 2; Erler 2001, 203 und Anm. 12; O’Con-

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025



nor 2011. Vgl. fr. 28 Acosta Méndez, Angeli; Phld. PHerc. 558 Sottoposto 1 col. 1 Giuliano).[8]
Epikur wiederum wird von seinen Anhangern als der co@dg schlechthin wahrgenommen
und verehrt, wobei sein genligsamer Lebensstil, trotz aller spateren Vorwurfe, ein kennze-
ichnendes Element seines Hedonismus ist. Es ist bezeichnend, dafl Cicero gerade diesen
Aspekt der epikureischen Lebensfiihrung mit einem Verweis auf die wiederum ,authentische’
GenUlgsamkeit des Sokrates ins Lacherliche zieht. Im finften Buch der Tusculanae, im Rah-
men einer Diskussion Uber die Interdependenz von Tugend und Glick, bemerkt Cicero (Cic.
Tusc. 5,9,26 = fr. 459 Us.):

An malumus Epicurum imitari? qui multa praeclare saepe dicit; quam enim sibi constanter con-
venienterque dicat, non laborat. laudat tenuem victum. philosophi id quidem, sed si Socrates aut
Antisthenes diceret, non is qui finem bonorum voluptatem esse dixerit.

Ziehen wir es vor, Epikur zu imitieren? Er spricht oft sehr gut: Denn er achtet dabei kaum auf
Konsistenz oder Angemessenheit. Er lobt einen bescheidenen Lebensstil: Das ist zwar eines
Philosophen wiirdig, aber nur wenn ein Sokrates oder ein Antisthenes dies getan hatten, nicht er,
der die Lust als héchstes Gut definiert hat![9]

Genugsamkeit als gemeinsames Element von Sokrates’ und Epikurs Definition eines guten
Lebens taucht auch bei Juvenal, einem anderen romischen Autor, auf, wenn er den Inhalt
von Epikurs bekannter Triade un meivily, un diwiv, un piyodv (GV 33: ,Nicht hungern, nicht
dursten, nicht frieren“; siehe dazu Arrighetti 1973, 562-563) implizit auf das exemplum
Socratis zurlUckfuhrt (Juv. Sat. 14,316 =fr. 472 Us.):

mensura tamen quae | sufficiat census, si quis me consulat, edam: | in quantum sitis atque
fames et frigora poscunt, | quantum, Epicure, tibi paruis suffecit in hortis, | quantum Socratici
ceperunt ante penates; | numquam aliud natura, aliud sapientia dicit.

Und doch, wenn mich jemand fragt, | was das hinreichende Maf3 eines Vermdgens ist, so werde
ich antworten: | was Durst, Hunger und Kalte erfordern, | was, o Epikur, dir in deinen kleinen
Garten genlgte, | was Sokrates’ Penaten zuvor zu sich genommen hatten; | es kommt nie vor,
daf die Natur das eine sagt und die Weisheit das andere.

Eben dieser Gedanke, der spater breit rezipiert wird, (Vgl. Boudon-Millot 2011) wird im
pseudoplatonischen Dialog Eryxias (datiert auf das 3. Jh., sieche Donato 2023: 17-22) tat-
sachlich Sokrates in den Mund gelegt, der in einer Diskussion mit Kritias Uber die Rolleder
GenUlgsamkeit flr ein glickliches Leben seinem Gesprachspartner die folgende rhetorische
Frage stellt ([Plat.] Eryx. 404a5-8):

Ti O’ &i Uméipxor T AvBPWW OITIoK K& TTOTX Kot IHGTIR Kai T&Ma 01¢ aiTOC TTPOG TO OOUG UEANOI
XPRoBal, Gp’ &v TI TPOOdEDITO Xxpuoiou f &pyupiou K GAOU Tou, oic TaUTx TopIEiTal & ye dn
UmGpxol;

Wenn der Mensch mit Essen, Trinken, Kleidung - mit einem Wort mit allem, was er fir seinen
Korper benétigt - versorgt ware, brauchte er dann noch Gold, Silber oder etwas anderes, um sich
das zu verschaffen, was ohnehin schon da ist?

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025

55



56

Genligsamkeit ist jedoch nicht das Einzige, was Sokrates und Epikur als cogoi verbindet.
Sowohl flr Sokrates als auch flir Epikur steht die Sorge um die Seele des Einzelnen im
Mittelpunkt (vgl. Acosta-Méndez, Angeli 1992, 32), was wiederum in beiden Fallen zu einer
Distanzierung von politischen und o6ffentlichen Angelegenheiten fiihrt. In Buch 3 seiner
Rhetorik verweist Philodem auf Sokrates als erfolgreichen Vermittler bei individuellen Streit-
igkeiten, der aber, wie der Verlauf seines Prozesses zeigte, kaum einen Einfluf} auf die Masse
gehabt habe (Phld. Rhet. 3 (PHerc. 1506) col. 18,9-28 [vol. Il p. 223 Sudhaus = fr. 17 Acos-
ta-Méndez, Angeli]. Vgl. Acosta-Méndez, Angeli 1992, 119-120). Dies war vermutlich auch
Sokrates’ eigene Absicht, wenn er sich in Platons Apologie als jemanden beschreibt, der
sich viel lieber in privaten Gesprachen mit Einzelnen um das Gemeinwohl kiimmert und sich
konsequenterweise moglichst wenig der Offentlichkeit aussetzt. Die aktive Beteiligung an poli-
tischen Angelegenheiten habe er, der Stimme des dauudviov folgend, moglichst vermieden
(Plat. Ap. Socr. 31c4-d7):

iowg &v olv 80feiev &romov eival, OTI Or &y idig pEV TOOTK OUPBOUAEUW TEPIWV KA
TOAUTTPQRYHOV®, SNHOCIx 3€ 0U TOAU® GvaBaivwy €ig TO MARBOG TO UETEPOV GUPBOUAEUEIV Tij TTOAEL
TOUTOU O€ QiTIOV €0TIV 6 UPEIG €UOD TOMOKIG GKNKOOTE TTOAGX0U Agyovtog, OTI pol BEIOV TI Kai
SAIPOVIOV YIYVETAI QWVN [...] TOOT €0TIV O YOI EVAVTIOUTAI TG TIOMTIKX TTPATTEIV, KAI TAYKGAWG VE
JoI DOKET EVavTIOUaOI.

Vielleicht mag es seltsam vorkommen, daf} ich im Privaten solche Ratschlage gebe und mich um
die Angelegenheiten anderer tatkréaftig kiimmere, wéhrend ich mich in der Offentlichkeit nicht
traue, vor das Volk zu treten und die Stadt Uber eure Interessen zu beraten. Der Grund dafur ist
das, was ihr schon oft von mir gehort habt: dafd ich so etwas wie eine géttliche und démonische
Stimme in mir habe [...]. Das ist es, was mich davon abhalt, mich in die Politik einzumischen, und
dies zu Recht, wie es mir scheint.

Kurz danach heifit es noch (Plat. Ap. Socr. 32a1-4):

QVOYKKIOV £0TI TOV T® OVTI HoKoUevov UTER ToO BIKaiou, Kai € uEMEI OAiyov Xpdvov owbnoeodal,
iBlwTEVEIV AMK U dnuooIgUElv.

Wer wirklich fiir die Gerechtigkeit kdmpft, muf3, wenn er sich auch nur flir kurze Zeit retten will,
ein privates und kein offentliches Leben flhren.

Obwohl Sokrates nichtsdestoweniger am politischen Leben in Athen teilnahm und sein Leben
nie vollig abseits des Offentlichen fiihrte (Roskam 2007, 5. 65-66. 114), liegt hier ein Ver-
gleich mit Epikurs entschiedener Verwerfung des politischen Engagements nahe. Epikurs
Abneigung gegen aktive Politik wird durch mehrere Quellen belegt. In der knappen Beschrei-
bung des epikureischen cogog, die er dem Brief an Menoikeus unmittelbar voranstellt (siehe
supra), zitiert Diogenes Laertios aus dem Traktat Mepi Biwv, in dem Epikur das Gebot
ausspricht, ,(der Weise) soll sich nicht am politischen Leben beteiligen“ (Diog. Laert. 10,119 =
fr. 8 Us.: oUd€& moArelioeaBan). Ahnlich lautet die Ermahnung, die im Gnomologium Vaticanum
zu lesen ist (GV 58):

EKAUTEOV £aUTOUG €K TOU TIEPI TG EYKUKAIGK K& TIONITIK& SECUWTNPIOU.

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025



Es gilt, sich aus dem Gefangnis von Geschaft und Politik zu befreien.

Epikur selbst hatte sich an diese Maxime stets gehalten, die auch mit seinen charakterlichen
Neigungen einhergegangen sein soll: Wieder von Diogenes erfahren wir, dafd er ,sich aus
Bescheidenheit vom politischen Leben fernhielt (Diog. Laert. 10,10: UriepBoAf} &P EMIEIKEIRG
oUdE ToAITeing rjwaro). Sowohl in Sokrates’ als auch in Epikurs Fall ist die Zurlickhaltung,
aktiv am politischen Leben teilzunehmen, auf die individuelle Ausrichtung ihrer philosophis-
chen Botschaft zurtickzufuhren. Weder Sokrates noch der epikureische Weise sprechen gerne
zu den Massen: ou mavnyupieiv 8¢, ,er wird keine 6ffentliche Rede halten“, heift es in der
mehrfach erwahnten Beschreibung des co@dg, die Diogenes bietet (Diog. Laert. 10,120a = fr.
566 Us.). Beide bevorzugen das personliche Gesprach bzw. das Gesprach im vertrauten Kreis
der Schule, weit weg von den Feindseligkeiten und potentiellen MiRverstadndnissen der Of-
fentlichkeit. Die erste Sorge gilt der individuellen - und zunachst der eigenen - Seele. Epikur
nennt dies T0 KaT& Wuxnv Uyiaivov, ,die Gesundheit der Seele“ (Ep. Men. 122); Sokrates
wiederum spricht von 10 £auTol €émueAeiobal, ,die Sorge um sich selbst” (Plat. Alc. | 127e1-2)
- eine Konvergenz, die nicht zuletzt als Folge des gemeinsamen Verstandnisses von Form
und Funktion protreptischer Reden interpretiert wurde (Siehe Hefller 2018, 674-675). Sorge
um die eigene Seele bedeutet aber auch meditatio mortis. Die philosophischen Argumente,
die diese ,Sorge um die Seele“ ausmachen, beruhen auf ganz unterschiedlichen Annahmen:
einerseits (Sokrates) das Fortleben der wuxi nach dem Tod; andererseits (Epikur) ihre vollige
Auflosung (HeBler 2014, 218-219); aber die Pramisse 148t sich dennoch unter eine gemein-
same Formulierung bringen: Philosophieren als Sorge um die Seele, das gleichzeitig eine
Vorbereitung auf einen furchtlosen Tod ist.

Halten wir nun diese Beobachtung fest und kehren zu der Frage zuruck, ob und inwiefern im
Epikureismus auch eine positive Rezeption des Sokrates zu erkennen ist. Grundsatzlich ist
eine billigende Darstellung von Sokrates durch epikureische Autoren vor allem dann zu er-
warten, wenn es nicht gerade um Sokrates’ padagogische Methode geht, sondern generell um
seine Haltung als Philosoph. Dies ist besonders deutlich an Philodems Wertung des Sokrates
zu beobachten (Siehe Acosta Méndez, Angeli 1992, 102-138; Erler 2001, 222). Wahrend
die Abhandlung De vitiis, wie wir gesehen haben, eine gnadenlose Zeichnung des Sokrates
als Verkdrperung des unaufrichtigen Ironikers bietet und damit eine klare Verurteilung der
sipwveia als padagogisches Mittel zum Ausdruck bringt,[10] erscheint Sokrates in anderen
Werken des Philodem, namlich in der Rhetorik und im vierten Buch De morte, als durchaus
positives Vorbild (vgl. Acosta Méndez, Angeli 1992, 112-115). Im 3. Buch der Rhetorik (in
einem ansonsten textuell sehr lickenhaften Kontext) wird Rhetorik, die nach Philodems An-
sicht keine zwingende Verbindung zur Philosophie haben muf3, dem echten philosophischen
Diskurs gegenubergestellt, der wiederum stets um die Wahrheit bemunht ist: Als ,klassisches'
Beispiel dieses Strebens um Wahrheit, und damit der Uberlegenheit des philosophischen
Diskurses, scheint hier Sokrates angeflhrt zu werden (Phld. Rhet. 3 (PHerc. 1506) col. 5 [vol.
Il pp. 207-208 Sudhaus = fr. 16 Acosta Méndez, Angeli]. Vgl. Acosta Méndez, Angeli 1992,
118). Ebenso viel Anerkennung zollt Philodem Sokrates’ Haltung gegeniber der ihm von un-

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025

57



58

gerechten Machten auferlegten Todesstrafe, wie es in De morte im Kontext einer typischen
Argumentation der Trostliteratur klar wird (Phld. Mort. 4 col. 33,37-34,7 Henry = fr. 7 Acosta
Méndez, Angeli):[11]

[m&hiv 81 ouvyvwoTov &y BOEeiglv] | €ivan TO AUMEioBou PEMOVTO KOTOOT[P]E| pelv Piaiwg UM
SIKXOTNPIOU KATAKEKPI | JEVOV fj SuvoTou, KXBGTEP O MaAauR | dNG Kai ZwKPATNG Kai KaAAIoBEvng
£0|TI HEV YOIP GUENEI TOV YV TTEOAO | YWV K OTIGVIWTARTWV TTEPi G0POoUG v | OpOG.

Andererseits scheint es verzeihlich zu sein, wenn man aufgrund einer Verurteilung durch ein
Gericht oder einen Herrscher gewaltsam sterben muf3, wie etwa Palamedes, Sokrates und Kallis-
thenes. Denn dies gehort natirlich zu den Dingen, die duferst unvorhersehbar und in Bezug auf
weise Manner (Tiepi copoug &Gvdpag) sehr ungewdhnlich sind.

Zusammen mit Palamedes und Kallisthenes wird Sokrates als copog &vrjp bezeichnet, und
hochwahrscheinlich basiert hier Philodems Bild des Sokrates auf der Présentation, die Platon
in der Apologie vorlegt (siehe Acosta Méndez, Angeli 1991, 234-243). Besonders relevant
an dieser letzten Passage ist die Tatsache, dafl Sokrates’ Tod als exemplum fur einen Tod
im Sinne philosophischen Gleichmuts dargestellt wird, und zwar ungeachtet der - fiir einen
Epikureer unhaltbaren - Argumente, die bei Sokrates zu dieser Haltung gefiihrt haben. Es
gilt jedoch zu beachten: Wenn auch Sokrates dem Tod durch die Macht des Stadtgerichts als
00pog begegnet, so bleibt ihm Epikur jedenfalls insofern liberlegen, als daf} dieser mit seinem
Verhalten - vor allem in Bezug auf seine Frommigkeit - niemals in Konflikt mit den athenis-
chen Institutionen geriet: Auf einen impliziten Vergleich zwischen Sokrates und Epikur in
dieser Hinsicht deutet eine Passage aus Philodems De pietate hin (Phld. Piet. 1 col. 53,8-24
Obbink; vgl. Acosta Méndez, Angeli 1992, 137-138):

1ol | [ylopolv éviwv pev | €ykAnBevTwv &mi | T®I Biwl Kai Toig AO|yoIg @INocOPwyY, €|viwv &
KOK TAC TMO|AEWG, TIVOV O€ K&|K TAG CUPHOXIOG £]E0PITBEVTWY KO Bc | VOTWOEVTWY, GGV |Twv
8¢  KwuwIdN|Bévtwy, upovoe Emi|[kloupog Guo  TOig yvn|[oilwg oupBiwoaoilv | x]UT®I
uqu):gue | [p®]g die@UAGEEY Gl | [TIOV (...). ’

Wahrend nédmlich einige Philosophen wegen ihrer Lebensweise und ihrer Lehren verfolgt und
einige aus der Stadt verbannt, andere sogar aus dem Bindnis ausgeschlossen und hingerichtet
wurden und alle zur Zielscheibe von Komédienschreibern wurden, sicherte Epikur allein in grofRar-
tiger Weise Schutz fir sich und diejenigen, die mit ihm als loyale Schiler (yvnoiwg)
zusammenlebten [...].

Ahnlichkeiten zwischen Sokrates und Epikur, besonders im Hinblick auf die Haltung des
Weisen, kénnen also auf der einen Seite zu einer eher milderen, gar positiven Darstellung
von Sokrates durch einige Epikureer gefuhrt haben. Auf der anderen Seite kdnnte eben
diese Nahe auch ein Grund dafir gewesen sein, dal manche Kritik gegen Sokrates aus
dem epikureischen Lager so harsch ausfiel - als wére hier, wie eingangs angedeutet, das
Unbehagen an einer drohenden Konkurrenz spurbar. Woméglich zeigt sich darin auch die Ab-
sicht, klare Grenzen zu ziehen, um die eigene philosophische Identitdt und den Anspruch auf
Originalitat zu wahren (siehe Do6ring 1998, 169)[12] - gewif® auch in indirekter Form, etwa
durch das sokratische Erbe von Arkesilaos’ skeptischer Akademie. Eine solche Behandlung

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025



- um wieder mit einem Zeugnis der sonst Ublichen antisokratischen Haltung der Epikureer
zu schlielen - widmet Kolotes dem Sokrates. In offenem Widerspruch zu der Wertung von
Sokrates als co@ag, die wir gerade in Philodems De morte gesehen haben, weist Kolotes die
Bezeichnung von Sokrates als copwTaTog, wie sie Chairephon von der Pythia in Delphi erfahrt,
als ein absichtlich ausgedachtes Loblied zurlck (Plut. Adv. Col. 17 1116e-f = fr. 314 Us. Eine
Anspielung auf diese bekannte Anekdote kénnte in Phld. PHerc. 558 fr. 16 Giuliano (Giuliano
2001, 77-78) zu erkennen sein): ,Die Anekdote von Chairephon werde ich weglassen®, heifdt
es in Plutarchs Zitat, ,denn sie ist eine vollkommen grobe und sophistische Erzahlung® (16 uev
oUV ToU XapeP®VTOC JItk TO TEAEWC COPICTIKOV K&I POPTIKOV SIFYNUO EIVAI TTREFCOMEV).[13]

IV. Schluf3bemerkungen

So fragmentarisch sie manchmal auch sind, werfen die Quellen zur Sokrateskritik im
Epikureismus, wie ich zu zeigen versuchte, wichtige methodische Fragen auf. Sokrates’ Ironie
als Zeichen einer unaufrichtigen Haltung dem Gesprachspartner gegenuber steht hier im
Mittelpunkt der Kritik. Es ist anzunehmen, daf} der Hintergrund dieser Divergenz der offene
Widerspruch zum epikureischen Konzept von Parrhesie war. Gute Padagogik kann aus Sicht
der Epikureer nur auf vollstandiger Transparenz in der Wissensvermittlung beruhen, was
wiederum jede Art ,didaktisch’ bedingter Form von Verstellung von Seiten des Lehrers auss-
chlieBt. Allerdings ist Sokrates’ ironische Disposition, wenn man sich an dessen Darstellung
in der platonischen Apologie héalt, woméglich anders zu deuten. Die Kritik an Sokrates’ Ironie
ist also auch eng verbunden mit der Frage, welches Bild des Sokrates jeweils rezipiert wird. Es
gibt textuelle Evidenz daflr, daf die epikureische Rezeption der Sokratesfigur besonders auf
Platons aporetischen Dialogen, z. T. aber auch auf Aristophanes’ Parodie Bezug nimmt. Die
mitunter deutlich positivere Wertung des Sokrates als Philosoph, die uns vor allem in einigen
von Philodems Schriften begegnet, ist wiederum sowohl auf Xenophon als auch auf Sokrates’
Selbstdarstellung in Platons Apologie zurlickzuflihren. Diese positive Wertung lat sich durch
grundsatzliche Konvergenzpunkte zwischen Sokrates’ und Epikurs Entwurf der philosophis-
chen Lebensweise erklaren. Gerade diese kdnnten aber bei manchen Epikureern wie Kolotes
auch zu einer bewuft eingesetzten ,Verteidigung durch Angriff* geflhrt haben.

Anmerkungen

[1] Nach Erler ist die Kritik an Sokrates’ Ironie vor allem dem dogmatischen Charakter der epikureischen
Wissensvermittlung geschuldet, wobei die Ironie aus epikureischer Perspektive wiederum das Hauptmittel
einer skeptischen, und damit abzulehnenden, Art der Wissensvermittlung darstellt.

[2] Soweit nichts anders angegeben, stammen die Ubersetzungen vom Verfasser.

[3] Philodems Quelle ist hier die Schrift Mepi To0 Kougilelv Umepngaviag, die wahrscheinlich dem Peri-
patetiker Ariston von Keos zuzuschreiben ist (fir eine ldentifikation mit dem Stoiker Ariston von Kios
pladiert dagegen Ranocchia 2007).

[4] Laut Delle Donne 2017, 2961 ist es vor allem der ,skeptische’ Sokrates, der u. a. von Arkesilaos als
Vorbild Gbernommen wird, den Kolotes in seiner Schrift (und auch anderswo: etwa in den fragmentarisch
erhaltenen Contra Lysin und Contra Euthydemum, wozu Kleve 1983, 231; De Sanctis 2022) kritisierte:

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025

59



60

siehe hierzu Acosta-Méndez, Angeli 1992, 55-81. Gegen eine groftenteils durch Arkesilaos’ skeptische
Positionen vermittelte Rezeption des Sokrates bei Kolotes, statt dessen fir eine starkere Rolle des ,pla-
tonischen‘ Sokrates in dieser Rezeption argumentiert nun De Sanctis 2022.

[5] Auf Aristophanes’ Darstellung des Sokrates kdnnte sich Philodem beziehen in PHerc. 495 fr. 4 col.
2, wo der Terminus n k&pdomog (Backmulde), der gerade in Aristophanes’ Wolken vorkommt (Nub. 678:
Sokrates belehrt Strepsiades Uber das richtige Genus verschiedener Substantive), laut Herausgeber mit
relativer Sicherheit lesbar ist. Eine Anspielung auf die in Platons Phaedon angesprochene vorsokratis-
che Theorie (Plat. Phaed. 99b8), die Erde sei durch die Luft gestlitzt Gomep KapdOTW TAGTEIQ, ware hier
laut Giuliano (2001, 55) ebenso nicht auszuschlieRen. PHerc. 495 und 558, Uber Sokrates und seine
Schule (wohl zwei Kopien desselben Werkes) sind wahrscheinlich als Teile von Philodems ZOvTa&lg v
PINOCOPWV zu betrachten: siehe Giuliano 2011, 45; Fleischer 2021, 11.

[6]In der Tat vereint Sokrates’ Figur in Aristophanes’ Charakterisierung viele Elemente, die in der
Wahrnehmung des Publikums als typische Ziige eines ,Intellektuellen” galten: Déring 1998, 156; vgl.
auch Imperio 1998.

[7] Laut Diogenes Laertios (fr. 63 Us. = 1,119 Arr.2) behauptete Epikur in seinem Symposium, der co@dg
solle nicht ,leichtfertig im Rausch schwatzen® (0U8€ unv Anproelv év u€n nai), was als polemische An-
spielung auf Sokrates im platonischen Symposium verstanden werden kénnte. Vgl. Campos-Daroca 2019,
240. Zu Epikurs Auseinandersetzung mit Platons Dialogen vgl. ferner Verde 2020.

[8] Sokrates’ Behauptung in Xenophons Oeconomicus (2,4-8), dad ihm flinf minae fur das Notwendigste
genligten und Wohlstand (eUetnpia) im Leben keine Rolle spiele, weist Philodem in De oeconomia (col.
5,4-14 Tsouna) - freilich eher konkret auf die Verwaltung eines Haushaltes als auf die Lebensweise des
Philosophen bezogen - als ,wirklichkeitsfremd“ (6romov) und ,vernunftwidrig” (TQ) v@ poxougvov) zuriick.

[9] Vgl. zur Struktur von Ciceros Argument Plut. Adv. Col. 18 1117e: €keivog AV, ® WOKAPIE, KOTH
TWKPATOUG EAEYXOG ETEPX EV AEYOVTOG ETEPX OE TIPXTTOVTOG, € TO NOEWG (v TENOG EKBEPEVOG 0UTWG (Scil.
wie Sokrates tatsachlich lebte) £Biwoe.

[10] Die Interpretation von fr. 26 aus Philodems De libertate dicendi als positive Bewertung der Ironie als
mafvoll eingesetzter Strategie der Ermahnung beruht auf einer Konjektur und kann daher nicht als be-
lastbares Zeugnis angefiinrt werden (pace Acosta Méndez, Angeli 1992, 106): Phld. Lib. dic. fr. 26,4-12
Olivieri: TIB@UEV € TIPO OJ | MATWV Kai TNV dla@o | pav fv Exel kndepovi | KN vouBéTnoig [&pl &peg | [kouon]g
uév, emel[k]®g 0¢ | [d]aKyouong GmavTag ©ipw | Veing. Kai dn y&p umo Tau | Tng [v]iol deAea[{o]uevol | [Tiv
VOUBETNOIV NOEwG Gvade | xovtai]. Vgl. Konstan et al. 1998, 43: ,O[livieri]'s conjecture for line 12 ([Tv
VOUBETNOIV NBEWG GvadE | xovTai]) is pure speculation®.

[11] Siehe Clay 2003. Der vermeintliche Verweis auf ein ,Zwkpd&Teiov”, ein ,sokratisches Argument*,
dessen sich Epikur in seinem MNepi Biwv bedient haben soll (dazu siehe Erler 1994, 86) wird durch die
neue Lektlire des Papyrus nicht bestatigt (Phld. Mort. col. 1,14-15 Henry; = fr. 2 Acosta-Méndez, Angeli;
siehe Henry 2009, 4) und fallt deshalb als mogliche Quelle aus.

[12] Erler 2001, 215 interpretiert einerseits die Sokrateskritik als Versuch, die stoische Aneignung
sokratischer Argumente (dazu siehe insbes. Erler 2001, 205-215) zu kontern; andererseits die respek-
tvolle Haltung, die manche Epikureer wie Philodem ihm gegenlber an den Tag legen, als Versuch, ,die
Konkurrenz auszustechen®.

[13] Dabei macht sich Kolotes auch tUber Sokrates’ philosophisches Hauptanliegen, die Erforschung des
Wesens des Menschen ({nTodvta Ti GvBpwmog €oi), lustig und verspottet seine Beteuerung, er wisse
nicht, wer er selbst sei, als veavieleoba (,sich leichtsinnig wie ein Jugendlicher verhalten“). Das Verb
veavieueoBba ist typisch sokratisch-platonisch, kommt etwa in Phaedr. 235a6 in Bezug auf den Stil von
Lysias’ Rede vor. Es ist davon auszugehen, dafd es hier von Kolotes mit bewuf3t polemischer Absicht ver-
wendet wird.

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025



Bibliographische Hinweise

Acosta Méndez, Angeli 1992
E. Acosta Méndez, A. Angeli (a cura di), Filodemo. Testimonianze su Socrate, Napoli 1992.

Angeli 2007

A. Angeli, Aristone, Epistola sull’alleggerirsi della superbia: le tecniche espositive della KEpOAXIWOIG
filodemea (Philod., Vit. X coll. X 30-XXIV 21) e le metodologie della trattatistica sui caratteri, “Studi di
Egittologia e di Papirologia” 4 (2007), 9-39.

Angeli 2013
A. Angeli, Lettere di Epicuro dall’Egitto (POxy LXXVI 5077), “Studi di Egittologia e di Papirologia” 10
(2013) 9-31.

Annas 1988
J. Annas, The Heirs of Socrates, “Phoenix” 33/1 (1988) 100-112.

Campos-Daroca 2019
M. Campos-Daroca, Epicurus and the Epicureans on Socrates and the Socratics, in Ch. Moore (ed.),
Brill’'s Companion to the Reception of Socrates, Leiden-Boston 2019, 265-327.

Clay 2003
D. Clay, The Trial of Socrates in Herculaneum, “Cronache Ercolanesi” 33 (2003), 89-100.

Concolino Mancini 1976
A. Concolino Mancini, Sulle opere polemiche di Colote, “Cronache Ercolanesi” 6 (1976) 61-67.

Corti 2014
A. Corti, L'Adversus Colotem di Plutarco. Storia di una polemica filosofica, Leuven 2014.

Crénert 1906
W. Crénert, Kolotes und Menedemos, Munchen 1906.

De Sanctis 2013

D. De Sanctis, La salvezza nelle parole: 'immagine del Soter nel Peri parrhesias di Filodemo, “Cronache

Ercolanesi” 43 (2013), 63-71.

De Sanctis 2022

D. De Sanctis, Socrate nel Kepos: ricezione epicurea del pensiero di Socrate nel Contra Lysidem e nel
Contra Enthydemum di Colote, in C. Marsico (ed.), Socrates and the Socratic Philosophies. Selected
Papers from Socratica IV, Baden-Baden 2022, 393-404.

Delle Donne 2017

C. Delle Donne, Contro Colote: introduzione, traduzione e note, in E. Lelli, G. Pisani (a cura di), Plutarco.

Tutti i Moralia, Milano 2017, 2153-2193 e 2957-2972.

Donato 2023
M. Donato (a cura di), Platone. Erissia, Baden-Baden 2023.

Déring 1979
K. Doring, Exemplum Socratis. Studien zur Sokratesnachwirkung in der kynisch-stoischen
Popularphilosophie der friihen Kaiserzeit und im friihen Christentum, Wiesbaden 1979.

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025

61



62

Doring 1998
K. Doring, Sokrates, die Sokratiker und die von ihnen begriindeten Traditionen, in H. Flashar (Hrsg.),
Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike 2/1, Basel 1998, 139-364.

Erbi 2019
M. Erbi, La Lettera ai filosofi di Mitilene: una proposta di ricostruzione, “Cronache Ercolanesi” 49 (2019),
5-15.

Erbi 2020
M. Erbi (a cura di), Epicuro, Lettere. Frammenti e testimonianze, Pisa-Roma 2020.

Erler 1994
M. Erler, Epikur. Die Schule Epikurs, in H. Flashar (Hrsg.), Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die
Philosophie der Antike 4/1, Basel 1994, 29-490.

Erler 2001
M. Erler, Sokrates’ Rolle im Hellenismus, in H. Kessler (Hrsg.), Sokrates. Nachfolge und Eigenwege,
Kusterdingen 2001, 201-232.

Erler 2009
M. Erler, Parrhesie und Ironie. Platons Sokrates und die epikureische Tradition, in R. F. Glei (Hrsg.),
Ironie. Griechische und lateinische Fallstudien, Trier 2009, 59-75.

Erler 2019
M. Erler, Platon und seine Rhetorik, in M. Erler, Ch. Tornau (Hrsgg.), Handbuch Antike Rhetorik, Berlin-
Boston 2019, 315-337.

Fleischer 2021
K. Fleischer, Structuring the ‘History of Philosophy’ — A Comparison between Philodemus and Diogenes
Laertius in the Light of New Evidence, “The Classical Quarterly” 69/2 (2021), 1-16.

Giannantoni 1991
G. Giannantoni (ed.), Socratis et Socraticorum reliquiae, 4 vol., Napoli 1991.

Giuliano 2001
F. M. Giuliano, PHerc. 495-PHerc. 558 (Filodemo, Storia di Socrate e della sua scuola?): edizione,
commento, questioni compositive e attributive, “Cronache Ercolanesi” 31 (2001), 37-79.

HeRler 2018
J. E. HeRler, Socratic protreptic and Epicurus: Healing through philosophy, in A. Stavru, C. Moore (eds.),
Socrates and Socratic Dialogue, Leiden 2018, 665-681.

Imperio 1998

0. Imperio, La figura dell’intellettuale nella commedia greca, in A. M. Belardinelli, O. Imperio, G.
Mastromarco, M. Pellegrino, P. Totaro (a cura di), Tessere. Frammenti della commedia greca: studi e
commenti, Bari 1998, 43-130.

Kechagia 2011
E. Kechagia, Plutarch against Colotes. A Lesson in History of Philosophy, Oxford 2011.

Kleve 1983
K. Kleve, Scurra Atticus. The Epicurean View of Socrates, in Syzetesis. Studi sull’Epicureismo Greco e
Romano offerti a Marcello Gigante, Napoli 1983, 227-253.

Long 1988
A. A. Long, Socrates in Hellenistic Philosophy, “The Classical Quarterly” 38/1 (1988), 150-171.

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025



Long 1999
A. A. Long, The Socratic Legacy, in K. Algra et al. (eds.), The Cambridge History of Hellenistic Philosophy,
Cambridge 1999, 617-641.

0’Connor 2011
D. O’Connor, Xenophon and the Enviable Life of Socrates, in D. R. Morrison (ed.), The Cambridge
Companion to Socrates, Cambridge 2011, 48-74.

Ranocchia 2007
G. Ranocchia, Aristone, Sul modo di liberare dalla superbia nel decimo libro De vitiis di Filodemo, Firenze
2007.

Regali 2020

M. Regali, Platone nel KAmog: i sogni di Socrate nella polemica di Epicuro, in G. Leone, F. G. Masi, F.
Verde (a cura di), Vedere l'invisibile. Rileggendo il XXXIV libro Sulla natura di Epicuro (PHerc. 1431),
Sesto Supplemento a “Cronache Ercolanesi”, Napoli 2020.

Renger, Stellmacher 2013

A.-B. Renger, A. Stellmacher, Sokrates, in P. von Méllendorff, A. Simonis, L. Simonis (Hrsgg.), Der Neue
Pauly Suppl. 8: Historische Gestalten der Antike. Rezeption in Literatur, Kunst und Musik, Stuttgart-
Weimar 2013, 912-932.

Riley 1980
M. T. Riley, The Epicurean Criticism of Socrates, “Phoenix” 34/1 (1980), 55-68.

Roskam 2007
G. Roskam, ‘Live Unnoticed’. A&Be Biwoag. On the Vicissitudes of an Epicurean Doctrine, Leiden-Boston
2007.

Schneider 2019
M. Th. Schneider, ,Da setzen wir noch eins drauf!” (Selbst-)lronie und vielsagende Namen bei Plutarch
und ein neuer Blick auf (Ps.-)Plutarchs Parallela Minora, “Millennium” 16 (2019), 93-116.

Usener 1887
H. Usener, Epicurea, Leipzig 1887.

Verde 2020
F. Verde, L'epistemologia di Epicuro e il Teeteto di Platone, “Historia Philosophica” 18 (2020), 13-44.

Vlastos 1991
G. Vlastos, Socrates, Ironist and Moral Philosopher, lthaca 1991.

English abstract

This article reviews the surviving evidence for the Epicurean appraisal of Socrates and assesses how that
reception shaped Epicurean views on pedagogy and philosophical identity. After assembling the testimo-
nia—principally Epicurus, Metrodorus, Colotes, Philodemus, Plutarch, and Cicero—the study distinguishes
two main strands of argument. 1) A critical strand accuses Socrates of eipwveia (ironic dissimulation) and
aligns him with the sophists, presenting his method as incompatible with the Epicurean ideal of open,
direct teaching (mappnoic). 2) A conciliatory strand, attested above all in Philodemus, highlights points of
convergence, including temperance, therapeutic self-examination, and preparedness for death. By tracing
how these strands interact within Epicurean polemics, the article shows that disagreement over Socrates
served as an internal catalyst for clarifying Epicurean educational principles and for marking the bound-

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025 63



64

aries between schools. The case illustrates more broadly how polemical engagement in the Hellenistic
period could function both as a means of self-definition and as a channel for the selective appropriation
of rival doctrines.

keywords | Epicureanism; Socrates; Pedagogy; Parrhesia; Hellenistic Philosophical Debates.

La Rivista di Engramma 225 giugno 2025



la rivista di engramma
giugno 2025
225 ¢ PETX TO KPITIKX

UETX T& KPITIKG. Debate and Polemic as Strategies of Knowledge
in Ancient Greek Culture
Vincenzo Damiani and Roberto Indovina

Polemics in Antiquity

Was konnen die Musen Hesiod lehren?

Mauro Tulli

Un dibattito antico sulle strategie argomentative
Marianna Angela Nardi

Antike Kritik an der sokratischen Padagogik am Beispiel der Epikureer
Vincenzo Damiani

Con o senza akribeia?

Selene I.S. Brumana

Ancora sull’oUdév ipog Tov Aibvugov

Luigi Trovato

Modern and Contemporary Critical Debates

Critias’ Pirithous and Aristophanes’ Frogs

Monica Centanni

Lisistrata e il Commissario

Alessandro Grilli

De “magna muliere” in Callimachi Aetiorum prologo nonnulla disputantur
Paolo B. Cipolla

Arqueologia filologica y filologia arqueologica

Roberto Indovina



