
la rivista di engramma
settembre 2025

227

Warburgian Studies 
in the Ibero-American 
Context

edizioniengramma



La Rivista di Engramma
227





La Rivista di
Engramma
227
settembre 2025



Warburgian
Studies in the
Ibero-American
Context
a cura di
Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon

 edizioniengramma



direttore
monica centanni

redazione
damiano acciarino, sara agnoletto, mattia angeletti, 
maddalena bassani, asia benedetti, maria bergamo, 
mattia biserni, elisa bizzotto, emily verla bovino, 
giacomo calandra di roccolino, olivia sara carli, 
concetta cataldo, giacomo confortin, 
giorgiomaria cornelio, vincenzo damiani,
mario de angelis, silvia de laude, 
francesca romana dell’aglio, simona dolari, 
emma filipponi, christian garavello, anna ghiraldini, 
ilaria grippa, roberto indovina, delphine lauritzen,
annalisa lavoro, laura leuzzi, michela maguolo,
ada naval, viola sofia neri, alessandra pedersoli, 
marina pellanda, filippo perfetti, chiara pianca, 
margherita piccichè, daniele pisani, bernardo prieto, 
stefania rimini, lucamatteo rossi, daniela sacco, 
cesare sartori, antonella sbrilli, massimo stella, 
ianick takaes, elizabeth enrica thomson, 
christian toson, chiara velicogna, giulia zanon

comitato scientifico
barbara baert, barbara biscotti, andrea capra, 
giovanni careri, marialuisa catoni, victoria cirlot, 
fernanda de maio, alessandro grilli, raoul kirchmayr, 
luca lanini, vincenzo latina, orazio licandro, 
fabrizio lollini, natalia mazour, alessandro metlica, 
guido morpurgo, andrea pinotti, giuseppina scavuzzo, 
elisabetta terragni, piermario vescovo, marina vicelja

comitato di garanzia
jaynie anderson, anna beltrametti, lorenzo braccesi, 
maria grazia ciani, georges didi-huberman, 
alberto ferlenga, nadia fusini, maurizio harari, 
arturo mazzarella, elisabetta pallottino, 
salvatore settis, oliver taplin

La Rivista di Engramma 
a peer-reviewed journal
227 settembre 2025
www.engramma.it

sede legale
Engramma
Via F. Baracca 39 | 30173 Mestre
edizioni@engramma.it

redazione
Centro studi classicA Iuav 
San Polo 2468 | 30125 Venezia
+39 041 257 14 61

©2025

edizioniengramma

ISBN carta 979-12-55650-97-3
ISBN digitale 979-12-55650-98-0
ISSN 1826-901X
finito di stampare novembre 2025

Si dichiara che i contenuti del presente volume sono la versione a stampa totalmente corrispondente alla versione online della 
Rivista, disponibile in open access all’indirizzo: https://www.engramma.it/227 e ciò a valere ad ogni effetto di legge. 
L’editore dichiara di avere posto in essere le dovute attività di ricerca delle titolarità dei diritti sui contenuti qui pubblicati e di aver 
impegnato ogni ragionevole sforzo per tale finalità, come richiesto dalla prassi e dalle normative di settore.



Sommario

7 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editorial of Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes and Giulia Zanon

13 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editorial de Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes y Giulia Zanon

19 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editorial da Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes e Giulia Zanon

25 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editoriale di Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes e Giulia Zanon

Overviews
33 Estudar (a partir de) Warburg Estudiar (desde) Warburg Studying (from) Warburg

Martinho Alves da Costa Junior, Serzenando Alves Vieira Neto, Linda Báez Rubí,
Norval Baitello Junior, José Luis Barrios Lara, Jens Baumgarten, Maria Berbara,
Gabriel Cabello, Rafael Cardoso, Emilie Ana Carreón Blain, Roberto Casazza,
Patricia Dalcanale Meneses, Bianca de Divitiis, Claire Farago, Cássio Fernandes,
Aurora Fernández Polanco, David Freedberg, Isabela Gaglianone, Jorge Tomás
García, Maurizio Ghelardi, Antonio Leandro Gomes de Souza Barros, Nicolás
Kwiatkowski, João Luís Lisboa, Fabián Ludueña Romandini, Laura Malosetti Costa,
Luiz Marques, Claudia Mattos Avolese, Ulrich Pfisterer, Ivan Pintor Iranzo, Vanessa
A. Portugal, Vera Pugliese, José Riello, Adrian Rifkin, Agustina Rodríguez Romero,
Federico Ruvituso, Sandra Szir, Dario Velandia Onofre, Luana Wedekin. Edited by
Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon

111 Estudos warburguianos no Brasil (2023-2025)
Ianick Takaes

115 Estudios warburguianos en América hispánica (2019-2025)
Bernardo Prieto

137 Estudios warburguianos en España (2019-2025)
Ada Naval

143 Warburgian Studies in Portugal (2000–2025)
Fabio Tononi



147 Las ciencias de Atenea y las artes de Hermes
a cargo de Ada Naval, Bernardo Prieto

Essays
169 Warburg in America

David Freedberg

183 “Bilderwanderung”
Linda Báez Rubí

205 Towards a Philosophical Anthropology
Serzenando Alves Vieira Neto

225 Partecipation and Creation of Distance
Cássio Fernandes*

237 Astrology Between Science and Superstition in Art History
Antônio Leandro Gomes de Souza Barros

Presentations
257 Una presentación de Aby Warburg en/sobre América: Historia, sobrevivencias y

repercusiones (México 2024)
coordinado por Linda Báez Rubí, Emilie Carreón Blaine editado por Vanessa A.
Portugal

283 A Presentation of Aby Warburg en/sobre América: Historia, sobrevivencias y
repercusiones (México 2024)
curated by Linda Báez Rubí, Emilie Carreón Blaine, edited by Vanessa A. Portugal

305 The Exuberant Excess of His Subjective Propensities
Ianick Takaes



Estudar (a partir de) Warburg
Estudiar (desde) Warburg
Studying (from) Warburg
An exploration of Warburgian studies across the
Ibero-American world
Martinho Alves da Costa Junior, Serzenando Alves Vieira Neto, Linda Báez Rubí,
Norval Baitello Junior, José Luis Barrios Lara, Jens Baumgarten, Maria Berbara, Gabriel
Cabello, Rafael Cardoso, Emilie Ana Carreón Blain, Roberto Casazza, Patricia
Dalcanale Meneses, Bianca de Divitiis, Claire Farago, Cássio Fernandes, Aurora
Fernández Polanco, David Freedberg, Isabela Gaglianone, Jorge Tomás García,
Maurizio Ghelardi, Antonio Leandro Gomes de Souza Barros, Nicolás Kwiatkowski,
João Luís Lisboa, Fabián Ludueña Romandini, Laura Malosetti Costa, Luiz Marques,
Claudia Mattos Avolese, Ulrich Pfisterer, Ivan Pintor Iranzo, Vanessa A. Portugal, Vera
Pugliese, José Riello, Adrian Rifkin, Agustina Rodríguez Romero, Federico Ruvituso,
Sandra Szir, Dario Velandia Onofre, Luana Wedekin. Edited by Ada Naval, Ianick
Takaes, Giulia Zanon

Every scholar follows a different path toward their subject, discipline, or field of study. We came to realize

that, partly due to the more recent availability of Warburg’s writings in translation—and therefore to a body

of secondary literature that appears less consolidated than in the Italian- or German-speaking contex-

ts—the ways in which Warburg has been approached in Ibero-American scholarship are simply different

from our own. From this first awareness arose the desire to understand and to trace the trajectories th-

rough which ideas, editions, and lines of research have circulated. The only way we found to undertake

such an investigation is through an inductive method: to patiently build, from the ground up, a picture of

Warburgian studies starting from the individual work of those who, in their scholarly lives, have engaged

with him. To this end, we devised a set of simple questions and sent them to a wide range of scholars

from different countries and generations with varying degrees of direct involvement with Warburg. We en-

couraged them to respond in whichever language they felt most comfortable with and provided them with

a framework that they could interpret as they wished. What follows are the results of this inquiry, which

does not claim to provide an exhaustive overview of the current state of research, but rather to offer a

snapshot of the present landscape.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 33



Interviews
§ Martinho Alves da Costa Junior (Brasil)

§ Serzenando Alves Vieira Neto (Brasil, Italia)

§ Linda Báez Rubí (México)

§ Norval Baitello Junior (Brasil)

§ José Luis Barrios Lara (México)

§ Jens Baumgarten (Brasil)

§ Maria Berbara (Brasil)

§ Gabriel Cabello (España)

§ Rafael Cardoso (Brasil, Deutschland)

§ Emilie Ana Carreón Blain (México)

§ Roberto Casazza (Argentina)

§ Patricia Dalcanale Meneses (Brasil)

§ Bianca de Divitiis (Italia)

§ Claire Farago (USA)

§ Cássio Fernandes (Brasil)

§ Aurora Fernández Polanco (España)

§ David Freedberg (USA)

§ Nicolás Kwiatkowski (España)

§ Isabela Gaglianone (Brasil)

§ Jorge Tomás García (España)

§ Maurizio Ghelardi (Italia)

§ Antonio Leandro Gomes de Souza Barros (Brasil)

§ Fabián Ludueña Romandini (Argentina)

§ João Luís Lisboa (Portugal)

§ Laura Malosetti Costa (Argentina)

§ Claudia Mattos Avolese (USA)

§ Luiz Marques (Brasil)

§ Ulrich Pfisterer, (Deutschland)

§ Ivan Pintor Iranzo (España)

§ Vanessa A. Portugal (Ireland)

§ Vera Pugliese (Brasil)

§ José Riello (España)

§ Adrian Rifkin (UK)

§ Agustina Rodríguez Romero (Argentina)

§ Federico Ruvituso (Argentina)

§ Sandra Szir (Argentina)

§ Dario Velandia Onofre (Colombia)

§ Luana Wedekin (Brasil)

34 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



Martinho Alves da Costa Junior (Universidade Federal de Juiz de Fora, Brasil)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburgiana?

Os textos de Warburg começaram a ser lidos em 2006, através do Ritual da Serpente, em sua

tradução francesa. O texto veio como indicação do prof. Norval Baitello Junior. Seguindo esse,

os termos mais nevrálgicos de Warburg também foram discutidos por Norval.

De que maneira você estudou Warburg?

De modo sistemático. Nunca como um horizonte metodológico, do qual não acredito, mas co-

mo fonte para entender o que o autor alemão compreendia daquelas imagens, Seja Botticelli,

seja Ghirlandaio. A sistematização dos textos de Warburg foi linda com afinco em grupos do

professor Jorge Coli, anos mais tarde, entre 2012-2016, momento que lemos praticamente

tudo o que estava disponível em português, notadamente: A renovação da antiguidade pagã,

Histórias de fantasmas para gente grande, a biografia de Marianne Lescourret.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?

Warburg, assim como os outros autores que são assimilados, evidentemente faz parte da es-

trutura de pensamento e logo, age de modo prático em aulas. A própria construção da tese

defendida em 2013 passa por esse princípio de aproximação das imagens por meio do pen-

samento de Warburg. O princípio da curadoria também, a sedutora aproximação com Atlas
Mnemosyne em tudo o que se relaciona com comparação de imagens, sem deixar perder o

rigor do pensamento é um desafio e procuro respeitar sempre esse princípio.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?

Atualmente o projeto de pesquisa em torno da ideia geral da Iconografia x Comparatismo, têm

como um dos pilares os textos de Warburg.

Serzenando Alves Vieira Neto (Universidade Federal de São Paulo, Brasil | Bibliotheca
Hertziana, Italia)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburgiana?

Meu primeiro contato remonta a 2010, quando, ainda como estudante de graduação em His-

tória, participei de um projeto coordenado pelo Prof. Cássio Fernandes, intitulado “A pintura

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 35

https://it.annas-archive.org/md5/ffa1485b8d5bb5ed66b5bfa7042c5ebb


segundo os gêneros: Jacob Burckhardt entre a arte e a Civilização do Renascimento na Itália”.

A iniciativa reunia jovens pesquisadores interessados tanto na tradição artística e humanísti-

ca do Renascimento quanto na historiografia da arte, com especial atenção a autores como

Aby Warburg, Fritz Saxl, Edgar Wind, Ernst H. Gombrich e Martin Wackernagel. A ênfase em

Warburg me pareceu estratégica, considerando sua recepção ainda incipiente no meio aca-

dêmico brasileiro, em contraste com sua difusão internacional.

De que maneira você estudou Warburg?

Adoto uma abordagem historiográfica e histórico-intelectual, voltada a explorar Warburg em

seu contexto teórico e filosófico. Inicialmente, concentrei-me em seus escritos sobre o Re-

nascimento florentino; em seguida, passei ao estudo dos Grundlegende Bruchstücke e, mais

recentemente, tenho buscado aprofundar sua relação com o saber antropológico e etnoló-

gico; não tanto a partir de uma crítica contemporânea, mas por meio de uma perspectiva

histórico-genealógica.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?

O estudo de Aby Warburg, inserido no horizonte mais amplo da tradição intelectual germânica,

tornou-se o eixo central das distintas etapas da minha formação. Talvez a lição mais significa-

tiva que extraí desses anos de dedicação seja o modo como Warburg nos obriga a encarar o

trabalho historiográfico em toda a sua tensão conceitual e complexidade metodológica. Vejo-o

como um pensador denso, cuja reflexão teórica se apresenta de forma fragmentária, aforís-

tica, ambiciosa e provocadora; e, por isso mesmo, profundamente desafiante para qualquer

tentativa de sistematização ou interpretação rigorosa.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?

Minha participação mais ativa se dá no grupo de estudos “Warburg e Renascimentos”, vin-

culado ao Programa de Pós-Graduação em História da Arte da Universidade Federal de São

Paulo (UNIFESP).

Linda Báez Rubí (Instituto de Investigaciones Estéticas, UNAM, México)

¿Cómo (¿cuándo?, ¿a través de quién?, etc.) entró en contacto con la tradición warburgia-
na?

Mi encuentro con la tradición warburguiana (se me viene a la mente una imagen) fue como

encontrarme con el hilo de Ariadna adentro de un laberinto. Los diversos caminos de inves-

tigación me fueron abiertos por personas académicas con intereses disciplinarios distintos

pero colindantes y con un denominador común al centro del laberinto: los estudios publicados

por el Instituto Warburg. Me explico.

36 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



El primer contacto fue en el primer semestre de mis estudios de la carrera en Letras hispá-

nicas dentro de la Facultad de filosofía y Letras de la UNAM. En la asignatura Historia de la

Cultura, discutimos la lectura del libro La tradición oculta en la época isabelina de Frances

Yates. El libro, publicado en traducción al castellano por el Fondo de Cultura Económica, lle-

vaba la marca editorial del Warburg Institute y fue una lectura que despertó mi fascinación

porque reconstruía una época cultural donde no se podía entender la producción artística

(tanto literatura como música y puesta en escena) sin su vinculación con el pensamiento del

humanismo renacentista que albergaba un amplio espectro de ideas avenidas del hermetis-

mo, la magia y la filosofía natural, el lulismo y las artes de la memoria. Saberes que habían

sido prácticamente exiliados de los estudios disciplinarios institucionales universitarios por

su halo de ocultismo. No obstante, este cúmulo de saberes entrelazados formaban parte de

una cosmovisión integral del mundo (como el sello de la biblioteca, a su vez diagrama de la

enciclopedia de Isidoro de Sevilla) que daban razón de ser a las manifestaciones culturales

y artísticas del ser humano y que se convirtió en un modelo a seguir que guió mi manera de

hacer investigación: explicar el objeto de estudio o problema a desarrollar al interior de la pro-

ducción cultural humana de cada época en cuestión.

Otras vías que le dieron continuidad a este primero contacto se abrieron con otras personas

en la universidad: Elena Estrada de Gerlero, con quien tomé la asignatura optativa de arte

novohispano y quien llamó mi atención sobre las famosas publicaciones del Journal of the

Warburg and Courtauld Institutes especializadas en la antigüedad grecolatina, la patrística

y la teología medievales y el Renacimiento. Ella me insistió en continuar la investigación en

las artes de la memoria en la pintura mural conventual del siglo XVI novohispano (el ars
memoriae era un tema desconocido en México en los estudios de arte y fue introducido en es-

ta disciplina hasta la publicación de Fernando R. de la Flor, Emblemas: Lecturas de la imagen
simbólica, 1995 de la editorial Akal) así como en el tema de la retórica visual (en pintura y gra-

bados). Al mismo tiempo, tuve la fortuna de cursar seminarios de literatura comparada con

la escritora Angelina Muñiz-Huberman, cuya fascinación por la cábala, la magia y las ciencias

ocultas en la literatura y la mística judía la habían llevado a conocer los estudios de la tradi-

ción warburgiana, mismos que me compartía. Y tercero, mis padres, Eduardo Báez Macías,

cuya biblioteca personal fue un legado que siempre me acompañó (hoy se encuentra alojada

en el CIADA de la Facultad de Arquitectura, UNAM) pero que fui descubriendo a medida que

me adentraba a los libros que tenía en ella y donde encontré un ejemplar facsimilar (publica-

do por el FCE) de la Rhetorica Christiana de Fray Diego Valadés acompañada de espléndidos

grabados, obra donde confluían varias corrientes de la teología humanista. Mi padre fue pro-

fesor e investigador de historia del arte en la UNAM, pero su amplia educación humanista le

permitió conocer todo tipo de géneros literarios de diversas épocas, por lo que estaba famili-

arizado con la mística de Ramon Llull, quien fue vital para mis estudios sobre el humanismo

renacentista. Asimismo, su biblioteca me introdujo por un lado a la historia de las ideas (des-

de filosofía, poesía, religión) así como por el otro, a la estética y a la historia del arte a través

de los estudios de Ernst Gombrich, Erwin Panofsky y Edgar Wind, pertenecientes a lo que en

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 37

https://it.annas-archive.org/md5/e8f65c76e534613ad69c944c9f9690cb


México se le conocía como la escuela Warburg. Todos los caminos por los que me condujeron

estas personas tan allegadas a mí, académica y personalmente, se encontraban vinculadas

con el sello de un lugar: el Warburg Institute. A ellos les debo su generosidad de compartir el

conocimiento, no sólo el invaluable apoyo intelectual y espiritual que me brindaron a lo largo

de mis estudios, sino su constante motivación para convencerme e impulsarme a continuar

mis estudios de maestría in situ en el Instituto Warburg de Londres, lo que vendría a ser una

de las más valiosas experiencias para mi futura carrera académica y docente. Comencé los

estudios de maestría en esa espléndida biblioteca, recuerdo con la conferencia magistral de

bienvenida a cargo de Ernst Gombrich. En esa ocasión habló del estudio de Warburg sobre An-

gelo Poliziano, los Médici en su papel de comitentes y los frescos de Domenico Ghirlandajo en

Florencia. Fue ahí donde tuve el contacto directo con temas trabajados en textos de Warburg

(en ese entonces la edición alemana de 1932 preparada por Gertrud Bing). Al mismo tiempo,

no sólo comprendí sino que experimenté que los temas y problemas trabajados directamente

por Warburg en sus investigaciones se reflejaban en su biblioteca que parecía ser una ramifi-

cación de su modo de ver el conocimiento (desde el pensamiento religioso y mágico hasta el

científico), junto con la producción artística derivada del mismo. Tuve la sensación de encon-

trarme en un recinto especial, y el privilegio de haber llegado a un lugar donde la búsqueda

no finalizaba, sino que apenas comenzaba. Recuerdo que nuestros profesores asignados, Jill

Kraye, Charles Burnett, Charles Hope y Michael Evans nos daban una única divisa: exploren

la biblioteca. La disfruté muchísimo, sobre todo porque me encontraba con muchos textos

en alemán, un idioma que me era familiar, pues gracias a mi padres, tuve la oportunidad de

aprenderlo desde mis estudios escolares. Con mis conocimientos de lenguas románicas y el

latín aprendido en la Facultad de Filosofía y Letras, encontré, en la biblioteca Warburg gracias

a la “gute Nachbarschaft”, lecturas tanto de fuentes primarias como inesperadas que com-

paré con mi tema de estudio (el lulismo en la retórica cristiana de las misiones en América

en texto e imagen) y que me hicieron ver con una mirada comparativa aspectos y relaciones

antes no vistas, tener en cuenta otros aspectos culturales y entender la interpretación del

pensamiento humanista como un Nachleben de la Antigüedad y que hablar de tradiciones en

realidad era hablar de procesos dinámicos y no estáticos, pues todo lo que viaja de un lugar

a otro (los textos y las imágenes), de una época a otra, es susceptible de transformación. No

sólo a nivel textual, sino a nivel de la imagen también.

¿Cómo estudió a Warburg?

En esa época que pasé en el Warburg (1996-1998) aún se conocía poco el material manus-

crito del mismo Warburg resguardado en el archivo, por lo que mi contacto fue hasta ese

momento primordialmente con su escuela, su biblioteca y sus temas, pero no directamente

con sus manuscritos. El archivo era un lugar poco visitado por los lectores de la biblioteca,

en parte porque los materiales de Warburg se encontraban en catalogación y sólo las perso-

nas que dominaban el alemán tenían prácticamente acceso al estudio de esos materiales.

La biblioteca, junto con el archivo fotográfico, continuaban siendo el punto de atención y de

encuentro del público lector que frecuentaba el Warburg Institute. Después de mis estudios

38 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



de maestría procuré regresar cada oportunidad que tenía a la biblioteca antes de iniciar mi

doctorado en la Universidad de Friburgo de Brisgovia, donde se encontraba albergado el Insti-

tuto Raimundo Lulio. Ahí me encontré no sólo con los estudios del Warburg Institute de nuevo,

sino con personas medievistas que habían o estaban estudiando con Hans Belting y que fre-

cuentaban a su vez el Instituto Warburg. Fue en ese momento, cuando dirigí mi atención con

más cuidado a la obra de Belting y buscar entrar en contacto con su grupo de trabajo Bild-

Körper-Medium. Eine anthropologische Perspektive (HfG, Karlsruhe), donde fui acogida en el

2005 como posdoctoranda hasta el 2008 año en que finalizó el programa. Recuerdo que en

los seminarios que organizamos y las discusiones que entablamos sobre la Bildwissenschaft
(concepto acuñado por Warburg), las reflexiones de Warburg sobre las imágenes se hallaban

implícitas, no obstante primordialmente nos concentramos en el desarrollo de las propuestas

teóricas de Belting y esbozar los horizontes abiertos por la Bildwissenschaft articulados en

las propuestas de Horst Bredekamp, Gottfried Boehm, Klaus Sachs-Hombach, y Lambert Wir-

sing, entre otros.

El contacto directo con el material de Warburg manuscrito e inédito, sucedió hasta que prepa-

ré la edición en castellano del último proyecto de Warburg: El Atlas de imágenes Mnemosine
(2012) y que surgió a partir de la necesidad de impartir un curso sobre la conformación de la

Bildwissenschaft y la escuela alemana. Esto sucedió en el 2009 (año en el que obtuve una

plaza de investigación en la UNAM) y encontrarme que no había traducciones al castellano del

Atlas (no sabía que en esa época, la editorial Akal estaba preparando la traducción al español

de la edición hecha por Martin Warnke del 2000). Este fue el momento clave y directo con

material de archivo, época en la que Claudia Wedepohl, la archivista que sucedió a Dorothea

McEwan, me guió por las carpetas con los fragmentos y manuscritos del Atlas de imágenes.

Eso me conmocionó mucho: ver las ideas de Warburg apuntadas con lápiz o tinta en papel de

la época, apresadas en su letra manuscrita. La confrontación con este universo de fragmen-

tos, a primera vista complejos de ordenar, me provocó una sensación de angustia pero a la

vez avivó mi curiosidad y sed de conocimiento por tratar de comprender algo que se presenta-

ba como inabarcable y angustiante a la vez, pero como una tarea a futuro por continuar. Esta,

se presentó años después, cuando tuve la fortuna de participar en el proyecto internacional

“Bilderfahrzeuge: Aby Warburg’s Legacy and the Future of Iconology” (2014-2018), me permi-

tió pasar días enteros en la biblioteca y en el archivo, en un trabajo diario de “hormiga” como

decía mi padre. Aprender a paleografiar la letra manuscrita de Warburg, confrontarse con los

conceptos metafóricos de su lenguaje, pensar cómo traducirlos al español y cómo pensarlos

a partir de ésta y frente a esferas culturales idiomáticas propias de latinoamerica, y cómo fi-

nalmente situar su legado dentro de la historia del arte, así como visibilizar aspectos aún no

trabajados (revisión historiográfica) y por desarrollar (conceptos teóricos), se convirtió no sólo

en una tarea en ese momento que apuntaba a consolidarse en un estudio infinito, sino más

allá aún, en una pasión infinita. Con discípulas (Tania Vanessa Alvarez, Sandra Alvarez) y co-

legas (Emilie Carreón), intercambiamos opiniones e ideas y hasta hoy día compartimos este

apasionante tema de estudio.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 39

https://bilderfahrzeuge.hypotheses.org/


Dicho esto, en resumen y en retrospectiva, puedo decir que primero estudié a Warburg gracias

a las publicaciones de su escuela (Yates, Saxl, Panofksy, Gombrich, Wind), segundo a través

de su biblioteca durante mis estudios de maestría en el Warburg Institute, tercero a través de

los teóricos de la Bildwissenschaft alemana que hacían referencia a las ideas de Warburg so-

bre la energía y el poder de las imágenes (Belting, Bredekamp y Boehm) y finalmente a través

de una confrontación directa con el vasto material manuscrito fragmentario resguardado en

el archivo del Instituto. Un largo viaje ad fontes.

¿De qué manera el pensamiento warburguiano influyó en su propio trabajo como investi-
gador?

Pienso que en muchos sentidos. Primero, puedo decir que las vivencias de búsqueda y en-

cuentros con lecturas que enriquecieron mi investigación se la debo a ese dispositivo que es

la biblioteca donde prácticamente se refleja la manera en que Warburg abordaba sus inves-

tigaciones. Su manera (estilo si se me permite decirlo así) de hacer investigación ha sido un

modelo orientador para mí. Por ejemplo, me enseñó a actuar bajo la divisa de “ir hacia las fu-

entes” (ad fontes) en todo momento de investigación, esto implicaba la búsqueda y el trabajo

meticuloso con las fuentes, comprobar, confrontar, corroborar y hacer un trabajo paciente de

hermenéutica directamente con ellas. Lo digo no sólo a nivel textual que es por lo general el

trabajo con documentos literarios o históricos, sino también con las imágenes mismas. Asi-

mismo, la reconstrucción de esferas culturales en las que acaece el fenómeno de expresión

artística o literaria que se va a estudiar, es un aspecto que siempre procuro trabajar a fondo y

requiere de paciencia tanto en la búsqueda de material como en su atenta lectura (algo que

la búsqueda en la biblioteca Warburg demanda). En segundo lugar, la Bildwissenschaft pro-

puesta por Warburg y desarrollada en la escuela alemana con sus representantes (Belting,

Bredekamp y Boehm), me permitió ver las distintas facetas que se presentaban en los pro-

blemas icónico-visuales al visualizar o hacer visible las imágenes. La Bildwissenschaft me

enseñó a ir más allá del empleo de herramientas iconográficas e iconológicas para enten-

derlas como documentos susceptibles de lectura: se trataba de entenderlas además como

fenómenos de expresión y de percepción y en ello, adentrarse a reflexionar sobre su ca-

pacidad de afección, develar cómo se hacen visibles (condiciones y medialidad), cómo nos

mueven a imaginar y actuar, pero también cuáles relaciones establecemos con ellas. Por otra

parte, el legado de Warburg me enseñó a valorar y procurar ejercer la Grenzerweiterung, no

sólo como una práctica académica, sino como un modo de vida, un ethos que guía la inves-

tigación y que procuro siempre comunicárselo a mis alumnos. Pues se trata no sólo de un

modo de hacer investigación que se aventura a romper fronteras y sobrepasar los límites dis-

ciplinares, sino a la vez y también de una superación personal en búsqueda de lo que nos

mueve y apasiona. El hecho de ir más allá de nuestros límites y aventurarse a lo desconocido,

pero con posibilidades de ser conocido, el indagar un fenómeno o problema minuciosamen-

te, considerar sus preguntas desde varios aspectos del conocimiento, me enseñó el sentido

y razón de ser de toda investigación ligada con un ethos humanista: se trata de abrir, no de

40 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



cerrar, se trata de liberar, no de constreñir, se trata de generar beneficio con el concocimiento

y dejarse llevar por la curiosidad.

Asimismo, puedo decir que, hasta hoy día, el catálogo en línea de la Biblioteca se convirtió en

uno de los elementos medulares en mis investigaciones: es el dispositivo orientador que me

permite estructurar mis textos. El sistema de la biblioteca, como una vez me dijo Jill Kraye en

una plática cuando estaba preparando la edición del Atlas de imágenes Mnemosyne, es lo

más palpable del pensamiento de Warburg; y, ciertamente su pensamiento se materializa en

esas constelaciones de órdenes y arborizaciones del conocimiento que la caracterizan. Cuan-

do estuve investigando en el archivo entendí asimismo la importancia de éste, pues a partir

de varios topos en que se ordean las fichas de trabajo resguardadas en los ficheros persona-

les de Warburg (Zettelkasten), se puede comprender en gran medida la organización de las

secciones de la biblioteca. Vienen a ser el el corazón de ese cuerpo de libros. De ahí la im-

portancia que los archivos tienen para la investigación, no sólo como resguardadores de la

información en documentos, sino como productores del conocimiento.

¿Ha tenido contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que trabajen te-
mas relacionados con Warburg?

Sí, hoy se ha establecido una red más amplia que se ha ido consolidando en las últimas dos

décadas. Desde el mencionado proyecto de los Bilderfahrzeuge me ha sido posible seguir

en contacto con proyectos a raíz de los encuentros que se abrieron durante ese período de

intensos viajes entre Londres, Berlín, Basilea y México. En el marco de este proyecto me sur-

gió la idea de movilizar fondos tanto en la UNAM como en el CONAHCYT, para organizar en

el 2017 un simposio internacional que contara con expertos warburguianos (fue el simposio

que precedió a la publicación Aby Warburg en/sobre América). Mi motivación se debió en par-

te a que en el coloquio celebrado en Londres (2016) para festejar 150 años del nacimiento

de Warburg, me sorprendió la ausencia de la academia latinoamericana en la confección del

programa, cuestión que me pareció – me permito decirlo – una mirada eurocentrista que, a

mi manera de ver, había que concientizar y desarticular. Así, mi intención fue establecer una

plataforma de encuentro con la academia europea y la lationamericana reunidas bajo un te-

ma en común: el tema americano de Warburg. Hacer una actualización de dónde estábamos

posicionados después de que la labor de José Emilio Burucúa impulsó los estudios warburgui-

anos en Latinoamérica hacia finales de la década de los noventas, a dónde habíamos llegado

y cuáles perspectivas se abrían de continuar con el tema en un diáologo con los europeos.

La academia lationamericana había adquirido ya mucha motivación y contaba con un gran

potencial de desarrollo hacia finales de la segunda década del siglo XXI. En Argentina, Héc-

tor Ciocchini y José Emilio Burucúa introdujeron al mundo latinoamericano la personalidad de

Warburg y es a este último sobre todo a quien le debemos un renacimiento de la importancia

de su pensamiento y la creación de una generación de académicos, como Laura Malossetti,

quienes a su vez han impulsado a otras generaciones, que a su vez se han dedicado a forta-

lecer los estudios de Warburg no sólo en países lationamericanos (como Chile), sino también

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 41

https://engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=6138


a establecer vínculos más estrechos con la escuela italiana (a través de Claudia Cieri Via).

El coloquio que se organizó en Argentina al año siguiente del de México, “Repercusiones de

la obra de Aby Warburg en América Latina” (2018) fue un acontecimiento que subrayó cómo

Warburg se posicionaba en Latinonamérica después de casi tres décadas en que se dirigió la

atención a su persona.

Por otra parte, durante mi época de investigación en el archivo con el proyecto de los

Bilderfahrzeuge me encontré con personajes intersantísimos como Leão Serva, académico

brasileño quien estaba trabajando en ese momento el material visual que Warburg había co-

leccionado sobre el tema de la propaganda en la primera guerra mundial y cuyos resultados

desembocaron en su libro War, Warburg And The World War I Press Photos (Joinville 2020).

Por otra parte, he mantendio contacto con Jorge Schwartz, pensador que ha partido de los

postulados teóricos de Warburg sobre la imagen para acercarse a problemas del arte moder-

no y contemporáneo lationamericano. Asimismo, en algún momento entré en contacto con

Mauricio Oviedo Salazar (Universidad de Costa Rica), y con el filósofo Lísimaco Parra (Uni-

versidad de Colombia) quien ha procurado dar a conocer la importancia del pensamiento

warburguiano, y cuyos conocimientos del alemán lo han llevado a adentrarse con solidez ade-

más en el estudio de la Bildwissenschaft. A él le debo no sólo su amable invitación en el 2016

para impartir un serie de conferencias sobre Warburg en la universidad de Colombia, sino que

fue a su vez, él quien me introdujo con Martin Treml, historiador del arte y de las religiones,

quien participó en la publicación de Aby Warburg. Werke (Berlin 2010) y se ha perfilado como

uno de los investigadores interesados en establecer nexos de colaboración con la academia

lationamericana.

Asimismo, en México, en la asignatura que imparto junto con mi colega, Emilie Carreón, procu-

ramos despertar interés mediante una revisión historiográfica y teórica de la Bildwissenschaft
y el papel de Warburg en ella, así como a animarlos a reflexionar sobre conceptos icónicos de

cara la historia y la problemática que competen a las esferas culturales hispanoparlantes y

las lenguas amerindias de grupos culturales cuya producción artística ha sido tema de estu-

dio (esto se puede ver con los estudios, por ejemplo, de Johannes Neurath).

Durante el ya mencionado simposio del 2017 hubo acercamientos donde se generaron en-

laces de trabajo fructíferos que han tenido repercusiones importantes. Por ejemplo, con

Giovanna Targia, quien me ha invitado en varias ocasiones a colaborar en proyectos warbur-

guianos, o con Christopher Johnson, quien actualmente se encuentra realizando una estancia

de sabático en la UNAM en Oaxaca. Mi intención es continuar desarrollando la temática de

los americana en el pensamiento de Warburg, visualizar su postura tanto a nivel historiográ-

fico como teórico, ahora con el apoyo de Inge Hinterwaldner (discípula de Gottfried Boehm

y Hans Belting), quien sustenta la Cátedra de Historia del Arte en el Karlsruher Institut für

Technologie (KIT). El proyecto titulado Projekt “Spielen, Vernetzen, Entdecken: das digitale

Nachleben schriftlicher und bildlicher Fragmente Aby Warburgs americana Nachlass (Bilder

und Text modellieren)” (“Playing, connecting and discovering: the digital afterlife of Aby War-

42 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



burg’s americana Fragments (modelling words and images)”), busca poner a disposición los

fragmentos de Warburg sobre su viaje a América y establecer un sistema de vinculación en

un modelo tanto físico como virtual que permita visibilizar una red de conexiones a partir de

los ficheros de trabajo de Warburg. En este sentido se trata de una reflexión epistemológi-

ca que se desprenden de los modelos y que en su modo de visualización y visibilización es

posible apresar capas y niveles antes no vistos y que son elementos importantísimos en la

construcción de un conocimiento abierto. En el marco de este proyecto tuve la oportunidad

de conocer a Thomas Hensel (Universidad de Pforzheim), cuyo libro sobre la concepción de la

imagen energética en Warburg, resultó medular para el manuscrito que tengo en preparación

y que se vincula con el proyecto mencionado.

En cuanto a editoriales, bueno están Sexto Piso, Siruela, Marcial Pons, y la Carl-Justi-Vereini-

gung, de las que conozco tienen interés en publicar material de Warburg. Finalmente, espero

que otras casas editoriales se sumen al reto de publicar material manuscrito de Warburg, una

tarea que puede resultar compleja, pero que como toda experiencia en la biblioteca Warburg,

está llena de encuentros y sorpresas enriquecedoras de conocimiento.

Norval Baitello Junior (Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, Brasil)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburguiana?

Em abril de 1984, vivendo em Berlim e fazendo meu doutorado na Freie Universität, deparei-

me com o livro Aby Warburg–Ausgewählte Schriften und Würdigungen, em uma livraria. Ao

folheá-lo fui capturado pelo enigma contido no grosso volume de 650 páginas, um pensador

de quem eu nunca ouvido falar e que era ali magistralmente homenageado. Não havia inter-

net e tampouco outras obras publicadas, dele ou sobre ele. Mergulhei no belo volume, sem

imaginar que nascia ali uma descoberta para a vida toda. Pude presenciar, nas décadas se-

guintes, a crescente onda mundial de publicações de seus textos e a enxurrada avassaladora

de estudiosos que se voltavam para seu pensamento.

De que maneira você estudou Warburg?

Minha área de atuação é a Ciência da Comunicação entendida como integrante do grande

campo das Ciências da Cultura, a maior preocupação de Aby Warburg, cuja biblioteca pre-

tendia abranger. Estudei em Berlim com o jornalista Harry Pross, um pensador cassireriano

que construiu uma teoria da mídia que estuda os ambientes culturais nos quais nos inseri-

mos. Assim, venho me dedicando a pensar uma Ecologia da Mídia na qual Warburg tem um

papel de extrema importância. Dentro desta ecologia, as imagens desempenham um papel

hegemônico desde a Renascença e hoje, extremamente inflacionadas, geraram um profun-

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 43



do desequilíbrio nos nossos sentidos e em nossa percepção do mundo. Warburg oferece um

agudo instrumental para compreendermos estes tempos.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?

Não creio em influências, mas em devoração, antropofagias. E me vejo como um devorador

do pensamento warburguiano, em diálogo com outros pensadores contemporâneos instigan-

tes, de distintas áreas. Para mencionar apenas alguns, mencionaria Dietmar Kamper, Hans

Belting, Vilém Flusser, Hans Blumenberg, Harry Pross, Ivan Bystrina, Oswald de Andrade.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?

Só em um projeto de pesquisa, financiado pelo CNPq, em Ecologia da Imagem e da Mídia. O

último produto resultante daí é meu livro Os venenos de Warburg, a sair proximamente pela

Edusp. Reporto nele os resultados de minha pesquisa no Arquivo Warburg em Londres sobre

o instigante “armário do veneno” (Giftschrank) mantido por Aby Warburg em sua biblioteca

em Hamburgo.

José Luis Barrios Lara (Universidad Iberoamericana, Mexico)

¿Cómo (¿cuándo? ¿a través de quién?, etc.) entró en contacto con la tradición warburgia-
na? ¿Cómo estudió a Warburg?

Mi contacto con Warburg comenzó en 2016 a través de los estudios que Didi-Huberman le

dedicó y de manera muy tangencial, pero muy significativa a través de las referencias que

hace en El libro de los Pasajes Walter Benjamin. En 2017 participé en el Simposio Inter-

nacional “Warburg (en/sobre) América. Translaciones y proyecciones” organizado por Linda

Baez en la Universidad Autónoma de México. Mi acercamiento a Warburg está estrechamente

relacionado con el concepto de constelación de Benjamin y lo trabajé más a nivel metodo-

lógico que historiográfico y teórico, esto se debió a qué fue una herramienta fundamental

para curar la exposición conmemorativa de los 100 años de la Constitución Mexicana. Al

lado del concepto de imagen dialéctica benjaminiana, las categorías de Arqueología afectiva,

Pathosformeln fueron fundamentales en el desarrollo de la tesis curatorial y el diseño mu-

seográfico de esa exposición: la excavación afectiva de la forma y la imagen sobreviviente

permitieron construir paneles (dispositivos) museográficos donde buscaba mostrar el pathos

de los imaginarios de la conformación de la constitución mexicana de 1917.

¿De qué manera el pensamiento warburguiano influyó en su propio trabajo como
investigador?

La influencia de Warburg en mi trabajo como curador y teórico del arte ha sido fundamental,

sobre todo la relación que Warburg plantea entre la forma y el impulso dionisíaco que la ha-

44 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://www.esteticas.unam.mx/simposio_warburg


bita, es un concepto que atraviesa todo mi trabajo. Allende que la influencia que tuvo sobre

otros filósofos la he podido rastrear y con ello he podido unir y tramar lecturas más complejas

sobre forma, afecto, historia, etc. no sólo el arte sino también en el cine y desde luego la rela-

ción que esto guarda con el arte y la cinematografía de México.

¿Ha tenido contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que trabajen te-
mas relacionados con Warburg?

He tenido contacto con investigadores del Instituto de Investigaciones Estéticas de la UNAM,

en filosofía es poco el trabajo que en México se hace sobre Warburg.

Jens Baumgarten (Universidade Federal de São Paulo, Brasil)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburgiana?

A primeira vez entrei em contato com o pensamento de Warburg no começo dos anos 1990

com a reabertura do Warburg Haus em Hamburgo. Neste contexto foram organizados dois

colóquios internacionais sobre Panofsky (com a participação da segunda esposa dele) e o

colóquio internacional sobre Warburg. As pessoas mais importantes eram Martin Warnke e

Horst Bredekamp. Warnke, que usou o dinheiro do Leibniz-Preis (o mais renomado prêmio da

Alemanha) para restaurar o Warburg-Haus e fundou a “Iconografia Política”.

De que maneira você estudou Warburg?

O pensamento de Warburg era presente em quase todos os cursos e eventos nesta época no

Instituto de História da Arte na Universidade de Hamburgo.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?

A minha tese de doutorado Konfession, Bild und Macht não seria possível sem estudar o pen-

samento warburguiano. Isso vale também para a minha pesquisa sobre “Sistemas Visuais no

Brasil Colonial”. Também a criação do curso/departamento de História da Arte na Universida-

de Federal de São Paulo foi influenciado pelo pensamento warburguiano.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?

Estamos na preparação de uma edição de escritos selecionados de Martin Warnke em Portu-

guês e Espanhol para América Latina que é uma pessoa mais importante de recuperação do

pensamento de Warburg e seus estudos em torno da “Iconografia Política” são pesquisas en-

raizadas em Warburg e desenvolve aspectos principais de Warburg. Este projeto está apenas

no começo entre Peter Krieger, Karen Michels e Horst Bredekamp [e um livro está atualmente

em preparação com base nos debates com esses três autores]. Com Peter Krieger da UNAM

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 45



no México trabalhamos juntos em vários projetos que são inspirados/aproximados por War-

burg.

Maria Berbara (Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Brasil)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburgiana?

No início dos anos 1990, através de Fritz Saxl sobretudo, mas também Ettlinger. Esses dois

autores, que citavam muito Warburg, eram leituras de cabeceira em meu mestrado e douto-

rado.

De que maneira você estudou Warburg?

Li Warburg no âmbito do meu doutorado, que foi sobre a recepção de imagens sacrificiais

greco-romanas na Europa do século XVI e primeira metade do XVII. Além disso, meu orienta-

dor de doutorado, em Hamburgo, foi Martin Warnke. Na época (entre 1994 e 1998), Warnke

estava muito ocupado em reinaugurar a Warburg Haus e em dirigir o Centro de Iconografia

Política.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?

Influenciou muito. Penso que me preparou especialmente para o “global turn” que explodiria

alguns anos mais tarde.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?

No momento não, mas vários de meus ex-orientandos trabalharam com Warburg e muitos de

meus alunos se interessam por ele, de modo que estou sempre, de alguma maneira, relendo-

o e revisitando-o.

Gabriel Cabello (Universidad de Granada, España)

¿Cómo - ¿cuándo? ¿a través de qué/quién? – entró en contacto con la tradición
warburgiana?

Hace en realidad bastante tiempo. Como casi todos los que cursamos estudios de historia

del arte, seguí una asignatura de iconología, y en ella se trataba a Warburg. Era, eso sí, tra-

tado sobre todo como ‘fundador’ de una corriente cuyas herramientas definitivas habrían de

proporcionar Panofsky o Gombrich. Pero el azar me predispuso al encuentro con ‘otro’ War-

burg. Mi primer texto académico estudiaba la iconografía de las ánimas del purgatorio a partir

46 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



de una capilla del siglo XVIII. Me encontré con que aquellas figurillas poco relevantes des-

de el punto de vista plástico vehiculaban sin embargo imágenes poderosísimas. Todas las

parroquiales tenían una capilla dedicada a las ánimas, que eran la segunda devoción más ex-

tendida después de la mariana. La lectura de Jacques Le Goff o Michel Vovelle me permitió

comprender la relevancia teológico-pragmática (tras Trento) y antropológica (como oblitera-

ción del ‘doble’ animista) de aquellas imágenes, que operaban en distintas temporalidades,

algunas de mucha más larga duración que la que suele ocupar a los historiadores del arte, y

que no se entendían sin sermones y libros devocionales plagados de apariciones de ánimas.

Cuando, años después, topé con la lectura que Georges Didi-Huberman hizo de la (según él)

“antropología de las imágenes” de Warburg, descubrí que los problemas que me había ocu-

pado estaban en el centro de una tradición, que había quedado algo relegada, en mi propia

disciplina.

¿Cómo estudió a Warburg? ¿A través de qué textos? ¿Se ha acercado más a la figura de
Warburg a través de los importantes estudios dedicados a su obra?

Mi lectura de Warburg pasa por la de Georges Didi-Huberman, que a su vez pasa por la de

Agamben y por la de Robert Klein. La obra de Warburg, como la de Walter Benjamin, quedó

inacabada De ahí que ella misma invite especialmente a desarrollarla, a enriquecerla. Cuan-

do uno lee un texto como el del retrato florentino, la impresión es que cada párrafo podría

desplegarse en veinte páginas, por todo lo que hay ahí condensado (sobre el archivo, sobre la

mímesis por contacto, sobre las temporalidades distintas que se entreveran, sobre la relación

voz/palabra/imagen…) y que invita a su desarrollo.

¿Ha influido el pensamiento warburguiano en su propio trabajo como académico? ¿De qué
forma?

Mucho. Menos de modo positivo que, por así decirlo, ‘espiritualmente’. Por ejemplo, cuando

he trabajado sobre la ‘posthistoria’ de Guernica, inevitablemente algo de Warburg estaba ahí

impulsándome.

¿Ha estado en contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que traten
temas warburguianos?

Sí. Cuando puedo, asisto al seminario permanente sobre Warburg que se sigue en el Centro

de Estudios de Historia y Teoría del Arte – CEHTA – en París, un centro con el que me satisface

muchísimo poder colaborar de vez en cuando. En España, he publicado con los editores de

Sans Soleil, que prestan mucha atención a Warburg y, en general, a las imágenes, tanto en su

revista (un texto sobre la noción de ‘figura’) como en la colección “Pigmalión” (un libro, colec-

tivo, sobre Hubert Damisch).

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 47



Rafael Cardoso (Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Brasil; Freie Universität
Berlin, Deutschland)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburgiana?

Se estou bem lembrado, a primeira vez que ouvi falar em Aby Warburg foi nos anos 1980 por

meio dos livros de E.H. Gombrich.

De que maneira você estudou Warburg?

Lendo seus escritos e estudando as pranchas do Atlas Mnemosyne.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?

Warburg propicia uma estrutura para pensar a transmissão de ideias e formas por meio

das imagens. Refiro-me, em particular, a conceitos como a migração das imagens

(Bildwanderung) e as imagens como veículos (Bilderfahrzeuge). Empregar os conceitos e pre-

ceitos preconizados por Warburg possibilita compreender melhor a apropriação das formas e

sua transformação no tempo e no espaço. As soluções formais não são estáveis, mas antes

dinâmicas. Porém, elas carregam evidências de sua origem, que ajudam a compreender seu

sentido profundo. Isso é muito importante num país com história colonial, pois permite que

tiremos sentido dos processos de transculturação.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?

Não ativamente, mas mantenho relações próximas com a Warburg Haus em Hamburgo.

Emilie Ana Carreón Blaine (Instituto de Investigaciones Estéticas, UNAM, México)

En varias ocasiones, aunque sin ser plenamente consciente de ello, durante mis estudios

entré en contacto con la tradición warburgiana. La primera vez habrá sido hace aproximada-

mente 4 décadas durante la licenciatura Artes Plásticas en el Art Center College of Design,

Pasadena, California. En un curso obligatorio, una visión general de la historia del arte univer-

sal, para la unidad arte griego antiguo escogí el tema iconográfico de las arpías y la profesora

Faya Causey me recomendó consultar textos publicados en el “Journal of the Warburg and

Courtauld Institutes”, y más tarde, cuando cursaba una maestría en estudios Bizantinos en

la Universidad de Nueva York, nuevamente entré en contacto con tradición warburgiana. En

clase leíamos los estudios de Richard Krautheimer, quien más tarde me enteraría, realizó in-

vestigaciones en el Instituto Warburg y trabajó con Fritz Saxl en el Proyecto Censo. No hace

48 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



falta decir más, mis estudios bizantinos no progresaron, pero el nombre de Aby Warburg, lo

sabía ligado a una revista y a una biblioteca, si no mucho más.

Al regresar a la Ciudad de México ingresé a la maestría en Historia del Arte en la UNAM,

México y en el seminario de Dudjica Segota leíamos a autores que habían trabajado con

Aby Warburg o habían desarrollado sus investigaciones en la biblioteca Warburg por ejemplo,

Ernst Gombrich y Erwin Panofsky, al tocar cuestiones de estilo e iconología, o bien Michael

Baxandall, cuando nos referimos a el ojo de la época, pero en 1987 a las personas que estu-

diábamos arte precolombino, Aby Warburg nos era completamente desconocido. Aunque no

los americanistas que el estudioso alemán conocía, por ejemplo, Zelia Nuttal, Eduard Seler,

Theodore Preuss y Paul Westheim, aunque eso lo aprendería mucho después.

Concluida la maestría, ya como investigadora del Instituto de Investigaciones Estéticas UNAM

tuve la oportunidad de desarrollar entre 1997 y 2000 mis estudios de doctorado con el tema

juego de pelota del México prehispánico en la EHESS École des Hautes Études en Sciences

Sociales, Paris bajo la dirección de Georges Vigarello. La primera lectura que me recomendó

fue el libro Le football florentin. Les jeux et le pouvoir à la Renaissance de Horst Bredekamp,

quien más adelante aprendería estaba ligado a la escuela warburgiana; aunque fue en un

seminario de Didi-Huberman en el cual por primera vez escuché del viaje a América de Aby

Warburg y de su obra El ritual de la serpiente. En resumidas cuentas, puedo decir que entré

en contacto con la obra de académicos motivados por la obra de Warburg y conocía las casas

editoriales ligadas a la tradición warburgiana a través de las ediciones del Courtauld Institute

mucho antes de que conociera de Aby Warburg.

Comencé a estudiar a Warburg en respuesta al profundo interés en él de mi amiga y colega

Linda Báez. Una vez que a través de su padre Eduardo Báez Macías formamos una amistad y

consolidamos una relación de trabajo. Todo comenzó en 2007, cuando en el marco del grupo

de trabajo Bild Image Medium una perspectiva antropológica fundado por Hans Belting, Lin-

da con un grupo de estudio de Hochschule für Gestaltung Karlsruhe y el profesor Beat Wyss

viajaron a la Ciudad de México para participar en un coloquio cuyas memorias se publicaron

bajo el título Los itinerarios de la imagen: prácticas, usos y funciones (2010). En ese encu-

entro aprendí acerca de los alcances de las propuestas de Warburg, y poco después tuve la

ocasión de comprar en la colonia Roma la traducción al español de El ritual de la serpiente
(2008). Esa fue la primera ocasión en la que tuve la oportunidad de contacto con proyectos

de investigación, que trabajaban temas relacionados con Warburg y estudié la obra de los

warburguianos.

Poco después, Linda y yo empezamos a dar clase juntas en el Posgrado de Historia del Arte,

UNAM, el seminario Teoría y Metodología. Ella desde el arte novohispano y yo desde el arte

indígena de América. El seminario le queríamos dar juntas precisamente por nuestro interés

compartido en las representaciones mentales y las imágenes de distintos tipos que las ex-

presan: verbales, visuales, musicales, que se conciben al interior de una cosmovisión, pero

sobre todo en respuesta al interés de Linda en la recepción de Warburg en los estudios del

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 49



arte prehispánico. Yo le aclaraba que Warburg realmente le era desconocido a esta área de

estudio de la disciplina, como han escrito Claire Farago y Johannes Neurath, y claramente se

refleja en la historiografía del arte prehispánico de México como formulada por George Ku-

bler, y de Estados Unidos como trazada por Elizabeth Boone, a lo que ella sugirió que en el

seminario leyéramos El ritual de la serpiente, obra de Aby Warburg que no era lectura acos-

tumbrada por los americanistas.

También leíamos diferentes capítulos de El renacimiento del paganismo: Aportaciones a la
historia cultural del Renacimiento europeo, traducido a español en 2005 lo cual a veces pa-

recía algo confuso. Linda tenía las lecturas en alemán, yo contaba con una edición en inglés y

una en francés del libro, mientras que un alumno tenía la traducción al italiano. De tal modo

muchas veces más que leer el texto mismo cotejábamos las traducciones y discutíamos ter-

minología. Así las lecturas de algunos de los textos de Warburg influyeron en la manera en la

cual logré estructurar textos y la selección de algunos de los temas que abordé. Por ejemplo,

el hecho que Warburg escribía de una variedad de imágenes, desde las grandes pinturas de

Sandro Botticelli a las pequeñas pinturas anónimas en pastilleros, o recortes de revistas me

permitió estudiar y escribir acerca de imágenes poco relevantes, del arte nada canónico. Por

ejemplo, Barbie en Palenque, o La manufactura de lo intangible (2013), Las orejas mexicanas
del ratón Miguelito, o La manufactura de un delirio (2020), o bien Ephemera educacional: los
objetos de usar y activar. Las Monografías de la Historia (2023).

En este sentido el pensamiento warburguiano influyó en mi trabajo en tanto que enriqueció

la colaboración entre Linda y yo. Mientras cada una trabajaba temas propios de su campo de

estudio también desarrollábamos investigación conjunta y presentábamos nuestros avances

compartidos en foros internacionales, algunos vinculados a la escuela warbugiana. Experien-

cias singulares siendo cuando tuvimos la oportunidad de presentar conferencias alrededor

de los biombos novohispanos. Una que presentamos en el 33rd Congress of the International

Committee of the History of Art en Nürnberg en una mesa organizada por Horst Bredekamp

que fue publicada con el título Neues Hispanic faltendes screens Abbild, das Kunstprodukte
erzeugt (2013), y otra en la casa Warburg en Hamburgo que se publicó bajo el título editado

por Uwe Fleckner, Looking at the New Hispanic folding screens’ many faces Iconic translation
and transformation (2019). Estas son las experiencias que me pusieron en contacto con co-

legas que trabajaban temas relacionados con Warburg y las que me dieron la oportunidad de

conocer los proyectos de investigación que seguían temas relacionados con Warburg. Destaca

la visita al Museo de Etnología de Hamburgo donde nos encontramos con Christina Chávez,

cuando revisábamos los archivos y visitamos la colección.

En el Seminario conjunto a lo largo de los diferentes semestres con los alumnos además de

leer El ritual de la serpiente y diferentes capítulos de El renacimiento del paganismo también

empezamos a leer partes de El Atlas Mnemosine, generalmente fragmentos de la obra de

Warburg que traducía Linda del alemán al español y que publicó en conjunto en 2012. Con el

tiempo empezamos a leer también los textos de estudiosos interesados e influenciados por

50 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://it.annas-archive.org/md5/a2ee2c383aecff417dffbd0754d0048f
https://it.annas-archive.org/md5/a2ee2c383aecff417dffbd0754d0048f
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-12762013000100004
https://www.researchgate.net/publication/382453572_EPHEMERA_EDUCACIONAL_LOS_OBJETOS_DE_USAR_Y_ACTIVAR_E_C_B
https://www.researchgate.net/publication/382453572_EPHEMERA_EDUCACIONAL_LOS_OBJETOS_DE_USAR_Y_ACTIVAR_E_C_B


los postulados de Warburg con los cuales Linda había tenido oportunidad de estudiar. Hans

Belting; Horst Bredekamp y Gottfried Boehm. Iniciamos con la lectura de la obra Antropología
de la imagen de Belting que había sido traducida al español desde el año 2007, seguida

por la lectura del libro de Bredekamp Teoría del acto icónico primero en inglés, y después en

español, una vez que se publicó en 2017. Con respecto a los escritos de Gottfried Boehm,

ninguno de sus libros había sido traducido al español, y Linda se ocupaba de esta tarea. Así,

aunque conocí a Boehm cuando en 2012 viajó a México para participar en el coloquio “Los

estatutos de la imagen: creación-manifestación-percepción”, donde impartió la conferencia

magistral, conocí su obra en el Seminario. Cada semana Linda nos compartía los avances de

su traducción de ¿Cómo generan sentido las imágenes? Leíamos en fascículos la traducción

y discutíamos las extensas notas del libro que se publicaría en 2017.

Es a partir de mi lectura de estos textos que el pensamiento warburguiano influyó en mi

trabajo de investigación. Al realizar las discusiones alrededor de las lecturas del seminario,

hablábamos de las diferentes teorías de la imagen. Linda me preguntaba acerca de las nocio-

nes de la imagen en arte prehispánico vis a vis las del occidente, y discutíamos terminología.

Así encontré que ciertos autores de la escuela de los Bildwissenschaft (Hans Belting) y de la

visual studies (James Elkins) para distinguir entre la imagen europea y la amerindia optaron

introducir a la discusión de la antropologi ́a de la imagen y de la historia del arte el término en

lengua náhuatl ixiptla, y a raíz de una revisión historiográfica resumí que son propuestas que

buscan correspondencia y simetri ́a entre los conceptos imagen e ixiptla, pero las vacían de

significado, rindiéndolas improductivas. Esta investigación se publicó en 2014 bajo el título

Un giro alrededor del ixiptla.

En el seminario, mi entusiasmo por Warburg e interés en su viaje a América creció. Todavía

más puesto que durante los semestres que pasaban veía con curiosidad que Linda se intere-

saba en Eduard Seler, Theodore Preuss, Zelia Nuttal, es decir en los autores de los estudios

fundacionales del arte prehispánico, en los escritos de otros americanistas conocidos co-

mo Franz Boas y no tan conocidos Hermann Strebel y Theodore Danzel. Todos los cuales,

después aprendí, habían entrado en contacto con Warburg durante su viaje a América en-

tre 1895-1896, o bien jugarían un papel fundamental en las propuestas de Warburg cuando

poco antes de su muerte retomó sus estudios americanistas. Linda armaba el itinerario de

Warburg de Nueva York al American Southwest y para ella era fundamental registrar a todos

los americanistas con los que Warburg interactuó y a sus posturas académicas, razón por la

que el libro de Georges Kubler, Esthetic Recognition of Ancient Amerindian Art, que era la ba-

se del curso de licenciatura que entonces impartía en el Colegio de Historia de la UNAM le

resultaba muy útil, como también la Historia de la Arqueología de México de Ignacio Bernal, y

su Bibliografía de arqueología y etnografía de Mesoamérica y el norte de México (1962).

El interés compartido por la historiografía de los estudios precolombinos desembocó en una

investigación que creció del proyecto de Linda alrededor del viaje de Warburg en América.

Inspirada por sus pesquisas, desarrollé el material que ella había reunido y escribí el texto

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 51

https://www.ebooks.esteticas.unam.mx/items/show/36
https://www.ebooks.esteticas.unam.mx/items/show/36
https://www.google.com/search?q=Un+giro+alrededor+del+ixiptla&rlz=1C5CHFA_enIT1107IT1107&oq=Un+giro+alrededor+del+ixiptla&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIHCAEQIRigATIHCAIQIRigATIHCAMQIRigATIHCAQQIRigAdIBBzIzNGowajSoAgCwAgA&sourceid=chrome&ie=UTF-8#:~:text=Un%20giro%20alrededor%20del%20ixiptla%20%5BA,librosoa.unam.mx%20%E2%80%BA%20bitstream%20%E2%80%BA%20handle
https://archive.org/details/estheticrecognit00kubl


Aby Warburg y los estudios de antropología, etnografía y arqueología en la historiografía
americanista, que se se publicó en Aby Warburg (en/sobre) América: historia, sobrevivencias
y Repercursiones (2024), las memorias de otro coloquio que se desarrollo en la ciudad de

México al cual llegaron colegas de la escuela warbugiana. En esa ocasión tuve la oportunidad

de re encontrarme con colegas que había conocido ya sea de la Casa Warburg en Hambur-

go o en el Instituto Warburg en Londres: Johaness von Müller, Ewe Fleckner, Andreas Beyer,

Christopher D. Johnson, Isabella Wolf y Paul Taylor, y de conocer otros colegas que trabajan

temas relacionados con Warburg. Viajaron de diferentes partes del mundo a la Ciudad de Mé-

xico Claudia Wedepohl, David Freedberg, Giovanna Targia, Spyro Papapetros, David Stimilli y

Philippe Michaud, para participar en el coloquio organizado por Linda Báez en el Instituto de

Investigaciones Estéticas, UNAM enfocado en dar a conocer el papel que jugó América en

Warburg y que juega Warburg en América, en este caso Hispanoamérica singularmente en el

cono sur, donde el equipo de trabajo de Emilio Burucúa, Laura Malosetti y Nicolas Kwiatkows-

ki desarrolla su investigación.

Ahora en 2025, después de entrar en contacto con la tradición warburguiana al estudiar

algunos de los textos de Warburg e interactuar con grupos de investigación relacionados a

Warburg, me percato que el pensamiento warbugiano y una mayor comprensión de sus pro-

puestas me llega a través de las personas que lo han estudiado y cultivado sus postulados.

Ciertamente Linda Báez, y su discipula Vanessa Álvarez Portugal, y ahora de manera más di-

recta a través de los estudios de Inge Hinterwaldner que ha sido discipula de Gottfried Boehm.

En ese sentido logro mejor entender cómo es que la factura de modelos ha sido un acercami-

ento constante en mis investigaciones y explicar la relevancia de este enfoque.

Patente en mis estudios de la materialidad del hule y de la pelota de hule en el juego prehis-

pánico cuando realicé experimentos con el hule para observar su comportamiento y convoqué

alumnas u alumnos para jugar el juego ancestral, en mis estudios de sacrificio humano y la

representación de la violencia ritual a través de la exposición de fragmentos del cuerpo en los

tzompantli, cuando con cráneos de plástico armé una empalizada de cráneos y de la sangre

en las imágenes, al intentar representar sangre siguiendo los postulados de Cenino Cennini.

En la actualidad, en mi investigación que busca articular los sacrificios que se efectuaron en

el cenote sagrado de Chichén Itza, Yucatán hago modelos tridimensionales, reconstrucciones

de los idolos de barro y de madera para recrear su destrucción en rituales y comprobar mis

hipotesis.

Este acercamiento también se ha manifestado en otras investigaciones que desarrollamos

Linda y yo. Uno de los más aventurados y divertidos enfocado en el estudio que desarrollamos

durante la pandemia alrededor de los Chimallis emplumados y su supervivencia en el gabine-

te de Maravillas en la corte de Federico, The mexikanischer Feldzug of Aby Warburg: A Journey
to Trace. From Acoma to Old México, Kulturveranstaltungen des Bundes in Berlin GmbH, en el

que yo tomé el papel de Gertrude Bing, en un espiritu de juego que busca retomar y recrear

momentos que integraron el trabajo de Warburg.

52 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=6138
https://engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=6138
https://engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=6138


Espíritu que se refleja también en nuestro estudio de Theodore Danzel y su relación con War-

burg, cuando con Fritz Saxl planeaban con carpinteros y pintores la creación de modelos a

escala de los monumentos arquitectónicos de Chichen Itza para entender la astronomia Maya

y mostrarlos en el planetario de Hamburgo, como asentado en el texto Aby Warburg y los
estudios de antropología, etnografía y arqueología en la historiografía americanista. Y en ci-

erta medida es quizás este interés compartido lo que nos ha mantenido trabajando juntas.

Con la factura de replicas y modelos. Inició cuando hicimos un modelo a escala 2 a 1 de un

biombo novohispano que presentamos en Nuremberg 2013; continuó cuando hicimos un mo-

delo tridimensional del calendario de Valadés Hidden Resemblances: Re-contextualized and
Re-framed: Diego de Valadés’ Cross Cultural Exchange (2021), y sigue vigente en nuestro in-

terés compartido en el estudio del Azul maya.

Roberto Casazza (Universidad de Buenos Aires, Argentina)

¿Cómo (¿cuándo? ¿a través de quién?, etc.) entró en contacto con la tradición warburgia-
na?

No sabía nada de Aby Warburg cuando, en 1994, con 24 años, entré por primera vez al Ins-

tituto Warburg, en ocasión de un viaje circunstancial que hice a Londres y que duraría unos

tres meses, aunque luego se extendió. Un querido profesor de la Universidad de Buenos Aires,

Dr. Francisco Bertelloni, me pidió que acerque a la Biblioteca del Instituto Warburg, “un lugar

interesante, donde se dedican al Renacimiento”, los últimos números de la revista “Patristica

et mediaevalia”, que él editaba. Francisco, muy generoso, también me había hecho una carta

de recomendación genérica, como estudiante recién egresado, formado en filología y filosofía

antigua y medieval. Con esos números de la revista subí los escalones del Instituto Warburg,

me presenté, y a los pocos minutos estaba dialogando con Anita Pollard, Secretary and Re-

gistrar, quien me contó la historia del Instituto, sus referentes, la estructura de la Biblioteca,

etc. A los diez días me convertí en Ocasional Student, y permanecí allí durante tres años y

medio, estudiando en tiempo completo, aunque intercalando dos períodos de seis meses en

Friburgo, Alemania. Durante el primer período, casi un año y medio, realicé la edición crítica

de un texto medieval, el De physicis ligaturis de Charles Burnett, durante la segunda completé

la Maestría en Combined Historical Studies – The Renaissance, cuya tesis estuvo dedicada a

una iconología de voluntas.

¿Cómo estudió a Warburg?

A poco de estar allí escuché la conferencia que Ernst Gombrich, cada año, ofrecía por enton-

ces para inaugurar el ciclo lectivo. Y al mismo tiempo, quedé deslumbrado con la fototeca, en

la que pasaba horas y horas mirando imágenes, sin más. Escuché también que un argentino,

Héctor Ciocchini, había trabajado allí años atrás, y me procuré una descripción que él había

hecho del instituto, relativamente breve, y la envié por carta a mis amigos en Argentina, foto-

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 53

http://www.researchgate.net/publication/358406217_Hidden_Resemblances_Re-contextualized_and_Re-framed_Diego_de_Valades'_Cross_Cultural_Exchange
http://www.researchgate.net/publication/358406217_Hidden_Resemblances_Re-contextualized_and_Re-framed_Diego_de_Valades'_Cross_Cultural_Exchange


copiada. Rápidamente me asignaron un espacio y una computadora en la Sala de Estudiantes

de Posgrado, y comencé a compartir plenamente la vida del instituto, con sus intercambios

de pasillo, sus consultas a colegas, sus cursos de idiomas, sus charlas con supervisores, sus

continuidades en los pubs de Bloomsbury, sus estancias de estudio en la antigua Sala Re-

donda de la British Library, un lugar inspirador, en la que fui uno de sus últimos lectores, poco

antes de la mudanza.

¿De qué manera el pensamiento warburguiano influyó en su propio trabajo como investi-
gador?

La influencia del pensamiento de Aby Warburg, o mejor, de la aproximación warburgiana sobre

mi trabajo se fue consolidando con los años, especialmente luego del encuentro con José

Emilio Burucúa, en 2002, ya en Buenos Aires, quien ofreció un seminario sobre la obra de Aby

Warburg. Ese curso de verano fue una experiencia extraordinaria, porque Burucúa, sin haber

estudiado mucho tiempo en el Instituto Warburg, más allá de algunas visitas ocasionales que

habia hecho hasta entonces, había captado a mi juicio estratos muy profundos del pensa-

miento personal de Aby, muchos que yo no había logrado capturar durante mi estancia en el

propio Instituto Warburg. Luego de eso dí en Buenos Aires y en Rosario, donde enseño desde

1998 Historia de la filosofía medieval y del Renacimiento, varios cursos y conferencias sobre

Warburg, y fui estudiando su obra en diversas ocasiones, permanentemente, aunque nunca

de un modo sistemático ni con ambiciones monográficas específicas. Mi encuentro definitivo

con Warburg se produjo cuando hacia 2008 comencé a estudiar astronomía y me ocupé, ya

en forma más sistemática, del concepto de esfera celeste y del sistema astronómico de Aris-

tóteles, un trabajo de largo aliento que desarrollé junto a Gerardo Botteri. Allí, en el marco de

esos estudios, comprendí el sentido de la crítica de Warburg a la electricidad y la aviación, y

el valor del cielo como marco de orientación cósmica.

¿Ha tenido contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que trabajen te-
mas relacionados con Warburg?

Mi otro gran hito, más reciente, de contacto con el warburgianismo latinoamericano, fue el

encuentro con Cássio Fernandes da Silva, quien lidera desde la Universidade Federal de Sao

Paulo un grupo de investigación extraordinario, denominado “Warburg e Renascimentos”. Con

Cássio y los otros warburguianos brasileños nos conocimos en ocasión de un gran simpo-

sio que organizamos junto a Burucúa en Buenos Aires en 2019, que derivó también en una

muestra bellísima sobre la teoría expresiva de Warburg en la Museo Nacional de Bellas Artes.

El trabajo con colegas brasileños sobre Warburg y su escuela ha sido muy estimulante, pues

en torno de Cássio se ha formado una comunidad de indagación que transita, ascendente y

descendentemente, con soltura y creatividad, por los trabajos de Warburg, Bing, Saxl, Gom-

brich, Yates, Wind, y otros intérpretes del Renacimiento, reponiendo y renovando problemas

centrales de la Tradición Clásica, y explorando en qué medida esos asuntos se reflejan en la

cultura del Brasil. La creatividad de todo este círculo se ha mantenido muy cercana a los in-

tereses y problemas centrales gestados en el Instituto. A la vez, sus ecos en otros estudios

54 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



warburguianos que podríamos llamar heterodoxos, y cuya evaluación oscila entre lo creativo,

lo profundo y lo degradado, han hecho de Warburg y su aproximación un campo de dispu-

ta, y una herramienta multiforme y ambigua. En tiempos de proliferación de warburgianismo

globalmente, la distinción entre un warburgianismo puro y uno bastardo, sin embargo, me pa-

rece secundaria. Se trata, a mi juicio, de restaurar y ahondar en problemas que la escuela

warburgiana abrió, y ello puede hacerse en distintas latitudes y ámbitos culturales, al igual

que sobre distintos asuntos. Si eso se hace bien o mal, con seriedad o liviandad, es otro asun-

to, que merece juicio y evaluación naturalmente. Pero que las ideas y métodos de Warburg

pueden ser aplicados, mutatis mutandis, a otros asuntos con potencia y seriedad, me parece

algo indudable. Y de hecho, sobran ejemplos de que ello es así. Como en el neoplatonismo, la

Unidad sobreabundante efluye hacia lo múltiple, y lo múltiple degradado busca en instancias

de mayor mismidad su regreso a lo Uno. Esa dialéctica, creo, podemos hallarla entre la obra

de Warburg y los evanescentes ecos warburguianos que hallamos en ciertos productos cultu-

rales hoy, los cuales, en la medida en que se nutran de la unidad inicial conservarán potencia

y capacidad expresiva, no así cuando, volcados hacia mayor alteridad, se hundan en el no ser.

Patricia Dalcanale Meneses (Universidade Estadual de Campinas, Brasil)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburgiana?

Ainda estava em Juiz de Fora, digamos em torno de 2012-2013, e o nome Warburg começou

a aparecer com mais frequência em eventos e saiu a tradução da Renovação da Antiguidade

pagã. Pode-se dizer que foi na mesma época que ouvi falar do Didi-Huberman. Li, pela primei-

ra vez O que vemos e o que nos olha do Didi-Huberman nesse período, mas também conheci

o Maurizio [Ghelardi], que passou por Juiz de Fora com o Cássio [Fernandes].

De que maneira você estudou Warburg?

O primeiro contato mais sistemático foi justamente uma palestra do Maurizio sobre a palestra

do Warburg sobre os Hopi. Depois comecei a ler os textos de Warburg da Renovação da Anti-

guidade, e outros estudos. Li também o caso Warburg, do Binswanger, o estudo do Burucúa,

etc.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?
Influenciou principalmente ao chamar a atenção para as relações entre arte e antropologia,

em um momento que eu estava entrando em maior contato com outras tradições artísticas.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?
No momento não.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 55



Bianca de Divitiis (Università degli studi di Napoli Federico II, Italia)

Come (quando? attraverso chi?, ecc.) è entrata in contatto con la tradizione warburgiana?

Sono entrata in contatto con la tradizione warburghiana durante il dottorato di eccellenza

(Iuav, Ca’ Foscari, VIU) tra 2002 e il 2006 prima attraverso il mio tutor Howard Burns, che si

era formato nel contesto del Warburg Institute, e poi attraverso diversi periodi di studio tra-

scorsi al Warburg Institute di Londra per lavorare alla ricerca di dottorato sulla committenza

della famiglia Carafa nella Napoli del Quattrocento. Fondamentali sono stati i quattro mesi

di ricerca molto intensi trascorsi al Warburg Institute nel 2007 come Frances Yates Fellow

durante i quali ho sviluppato una nuova ricerca sulla committenza artistica dell’umanista Gio-

vanni Pontano. Lavorare sul rapporto tra arte e umanesimo, sotto la guida di Jill Kraye, allora

Librarian dell’Istituto, poter discutere quotidianamente con lo staff dell’Istituto, da Elizabeth

McGrath a Charles Hope e Paul Taylor, e partecipare ai seminari settimanali dei borsisti sono

tra i momenti più formativi della mia carriera, attraverso i quali sono entrata più direttamente

in contatto con l’eredità intellettuale e gli sviluppi più attuali delle tematiche warburghiane. Da

allora il mondo e la tradizione warburghiana sono stati il punto di riferimento imprescindibili

per le mie successive ricerche sul Rinascimento in Italia meridionale nelle sue connessioni

mediterranee e atlantiche.

Come ha studiato Warburg?

Ho studiato Warburg innanzitutto attraverso le sue opere (dall’articolo sulla cappella Sassetti

al Bilderatlas Mnemosyne, agli studi sul milieu sociale e culturale della cerchia di Lorenzo de’

Medici) ma anche attraverso i lavori di coloro che hanno portato avanti la sua legacy svilup-

pando temi e metodi, dal ruolo delle immagini e delle arti visuali all’eredità dell’antico nella

cultura europea durante il Rinascimento, da Fritz Saxl (da La fede astrologica di Agostino
Chigi a The classical inscription in Renaissance art and politics) a Erwin Panofsky (Meaning
in the Visual Arts, 1955), ed Ernst Gombrich (The Uses of Images: Studies in the Social
Function of Art and Visual Communication, 1999). Un ciclo di lezioni di Georges Didi-Hu-

berman, seguite come parte del dottorato di ricerca Venezia, è stato molto illuminante per

conoscere le Pathosformeln. Il recente incontro con Elizabeth Sears mi ha fatto conoscere il

suo interessante lavoro di archivio sul milieu culturale e sulla storia intellettuale del mondo

warburghiano. Ho potuto studiare Warburg e la sua eredità viva e sempre in evoluzione e in

crescita anche sperimentando l’organizzazione della sua biblioteca, con il suo sistema unico

di classificazione a carattere interdisciplinare e la regola del “buon vicinato” come motivo ispi-

ratore della ricerca tra gli scaffali aperti. Lunghe sessioni nella fototeca mi hanno permesso di

toccare con mano il grande lavoro sulle immagini.

In che modo il pensiero warburghiano ha influenzato il suo lavoro di ricercatore?

56 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



Warburg non si è mai occupato direttamente di Napoli e dell’Italia meridionale, ma il pensiero

e il metodo warburghiani sono stati fondamentali per le mie ricerche sul Rinascimento in que-

st’area della penisola italiana. In particolare, hanno rappresentato la base e la cornice per

un approccio culturale e interdisciplinare per affrontare un’area della storia dell’arte compro-

messa dai pregiudizi e a lungo rimasto ai margini della storiografia. L’inscindibilità delle forme

artistiche dal loro contesto culturale e storico è stata una chiave per superare categorie ob-

solete, come centro e periferia, o sviluppo e sottosviluppo, attraverso cui l’Italia meridionale

è stata a lungo studiata, e per mettere in discussione una visione monolitica di Rinascimento

italiano quasi esclusivamente incentrata sull’arte fiorentina e romana. Oltre a riconsiderare

l’arte a Napoli e nel Mezzogiorno attraverso aspetti della storia sociale, grazie al pensiero

warburghiano ho compreso come indagare la produzione artistica nelle sue connessioni con

la produzione letteraria e umanistica poteva essere una chiave di lettura sia per affrontare

casi di committenza specifici, come ad esempio quello dell’umanista Giovanni Pontano o di

membri dell’élites locali, ma anche per comprendere contesti più ampi all’interno delle cit-

tà dell’Italia meridionale. Tutte le mie ricerche hanno seguito inoltre il filo warburghiano del

rapporto con l’antico indagato a vari livelli, da quello della grafia, al riuso materiale, alla pro-

duzione epigrafica, alla creazione di nuove opere all’antica. Negli ultimi anni questo approccio

interdisciplinare derivato dalla formazione warburghiana, è stato la base per affrontare lo

studio del Rinascimento anche in altre aree geografiche come la Sicilia e la Sardegna e le

Americhe iberiche. Oltre alla produzione warburghiana, fondamentale è stato lavorare nella

biblioteca che, con la sua organizzazione, riflette il metodo di Warburg. La biblioteca ha ispi-

rato un nuovo modo di fare ricerca al di fuori delle categorie settoriali della storia dell’arte,

aprendo il mio orizzonte verso una concezione diversa della disciplina. Seguendo i suggeri-

menti, le suggestioni e le associazioni che venivano semplicemente scorrendo gli scaffali, ho

potuto sviluppare argomenti e fare nuove scoperte, anche grazie alla presenza di riproduzioni

di fonti fondamentali che sono conservate in diverse biblioteche del mondo, come tutte le sil-

logi epigrafiche, o tutti i volumi di Pirro Ligorio sparsi tra Napoli, Torino e Oxford. Non ultimo la

presenza di periodici specifici di diverse discipline ha notevolmente incentivato l’indagine sul

Rinascimento a 360°.

Ha avuto contatti con progetti di ricerca, gruppi o case editrici che lavorano su temi legati
a Warburg?

Una parte delle ricerche condotte nella biblioteca o nate all’interno del rapporto con il Warburg

Institute sono diventate articoli per il “Journal of the Warburg and Courtauld Institutes” (2007,

2010, 2021). Il WI è stato partner del mio progetto ERC “Historical Memory, Antiquarian Cul-

ture, Artistic Patronage: Social Identities in the Centres of Southern Italy between the Late

Medieval and Early modern Period” (2011-2016). Durante questo periodo oltre a studiare

presso la biblioteca dell’Istituto, ho organizzato al Warburg una conferenza internazionale ogni

anno; in questo periodo ho potuto collaborare in maniera ravvicinata con i Direttori dell’Istitu-

to, da Charles Hope a Peter Mack e David Freedberg, oltre a mantenere rapporto di scambio

costante con Jill Kraye (prima Professor Librarian, poi Emerita dell’Istituto). La concezione e

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 57



curatela di alcuni volumi come Ambrogio Leone’s De Nola (Brill 2018), Local Antiquities, Local
Identities (Manchester University Press, 2019), A Companion to the Renaissance in southern
Italy (Brill 2023) sono prodotti del progetto tutti di ispirazione warburghiana. Non a casa pro-

prio il Companion è stato presentato al Warburg Institute lo scorso 5 febbraio 2025.

Claire Farago (emerita, University of Boulder Colorado, USA)

How (when, through whom, etc.) did you first come into contact with the Warburgian tradi-
tion?

As a graduate student at Brown, I first read Warburg in Henri Zerner’s method seminar circa

1972, as I recall.

In what way have you studied Warburg?

There is only one Warburg project that I have studied in depth, his treatment of the Hopi

Indians that began as an illustrated talk to a camera club about his trip to the American South-

west in 1896. It grew into a major cult piece for Warburg enthusiasts. My study was most of

all directed to the contemporary reception of the published form of Warburg’s talk, edited by

Fritz Saxl for the “Journal of the Warburg and Courtauld Institutes”. My study was in connec-

tion with a book, Transforming Images: New Mexican Santos in-between Worlds, published by

Penn State Press in 2006.

How has Warburgian thought influenced your own work as a scholar?

Warburg’s ideas about the semiotics of images and the survival of meaning through visual

motifs are an important theoretical contribution to the history of art. His Mnemosyne Atlas

compiled in the face of increasing government repression is an amazing project now, in

providing a role model for ethical scholarship that draws connections between history and

contemporary society. Warburg’s ideas about the “primitive” are out of date. His treatment of

Native Americans might have been progressive in 1896, but no anthropologist working with

these materials, and no Native American, would find them tenable today. Yet Warburg’s study

is revered in Germany and elsewhere for his progressive ethnographic ideas. Along with the

Warburg study published as the Epilogue to my book (see above), I published several articles

related to aspects of Warburg’s activities in the US. Developing transcultural methods has

been central to my continuing efforts to come to terms with the eurocentrism of colonialist Art

History and my study of Warburg circa 1997 was a formative event in my thinking.

Are you involved with any research projects, groups, or publishers that focus on Warbur-
gian themes?

I have been in the past, as described above, but not now. My last involvement was serving as

a consultant to Bill Sherman, director of the Warburg Institute, London, when he was prepar-

58 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://it.annas-archive.org/md5/caffe74e09e36476ef82fe7697456854


ing a book and an exhibition in Hamburg on Warburg’s study of the Hopi a few years ago. I am

glad Dr. Sherman sought me out because we had several very productive conversations that

helped him frame his own approach and negotiate a winning approach to a sensitive topic.

Considering the emphasis given by the Warburgian tradition on the circulation of images,
how do you see it applied to the cultural dialogue between the Iberian Americas and Eu-
rope?

A proper answer to this question would require an article or a book. I have applied Warburg’s

actual ideas as described above. I attach one of my publications to show how a strong histori-

ographic framework is required because Warburg’s ideas of “primitive” “childlike” mentalities

of Native Americans are completely without merit today and were questioned by some, such

as Franz Boas, then. More generally, semiotic approaches are more relevant now than ever,

but the approach has to be decolonial, meaning European ideas cannot be imposed on so-

cieties with different ontologies, different ways of making and using images and cultural

belongings. Not sure why using Warburg now is more important than developing transcultur-

al approaches to the study of art and material culture that include a critical historiographical

component. Why use his approach to circulating images when there are so many more re-

cent, nuanced approaches to images that are the product of cultural interaction? It is also

important not to divorce images from the context in which they appear and function. I don’t

agree with the language of this question: of “applying” any theory to data – the data are al-

so testing the theory. There is no theory that is not the result of concrete evidence. Warburg

still bought into western metaphysics – today we are looking for and at approaches that do

not – I am thinking of fundamental shifts associated with post-structuralist approaches ush-

ered in in the 1970s that emphasize the relativity of any position (and partial view) and the

importance of considering the utterance in relation to the subject position of the speaker.

Compare contemporary discourse on “worlding” or “pluriversal” approaches, Bruno Latour’s

useful “actor network” model, Deleuze and Guattari’s work to rethink western metaphysics,

Fernando Ortiz’s approach to “transcultural” studies (1940) as updated by various writers in-

cluding Monica Juneja, Christian Kravagna, myself. Nothing wrong with using Warburg but not

to fetishize him or use his once progressive ideas as a reactionary response to post- and de-

colonial approaches.

Cássio Fernandes (Universidade Federal de São Paulo, Brasil)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburgiana?

Em 1993 li Jacob Burckhardt pela primeira vez. Em 1998 escrevi uma dissertação de mes-

trado sobre A Cultura do Renascimento na Itália de Burckhardt. Em 2003, defendi uma tese

sobre os escritos de Burckhardt sobre a arte italiana do Renascimento. Li Warburg pela pri-

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 59



meira vez provavelmente em 1997. Publiquei um texto sobre Warburg pela primeira vez em

2006.

De que maneira você estudou Warburg?

Buscando compreender a tradição na qual a sua obra se insere na historiografia da arte e

nos estudos sobre arte e cultura no Renascimento.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?

No modo como venho ensinando história da arte do Renascimento a partir das conexões

indissolúveis entre palavra e imagem, e tendo a tradição warburguiana como modelo a ser

interpretado.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?

Sim. Sou coordenador do Grupo de Pesquisa “Warburg e Renascimentos”, ligado ao Departa-

mento de História da Arte da Universidade Federal de São Paulo. O Grupo de Pesquisa conta

com pesquisadores de diversas universidades brasileiras e algumas estrangeiras. Atualmen-

te supervisiono 5 projetos de Mestrado, 6 de Doutorado e 3 de Pós-Doutorado, no Programa

de Pós-Graduação em História da Arte da referida universidade. Todos esses projetos estão

ligados direta ou indiretamente à tradição warburguiana, com estudos voltados à história da

historiografia ou a temas da arte na Primeira Época Moderna em âmbito europeu ou latino-

americano.

Aurora Fernández Polanco (Universidad Complutense de Madrid, España)

¿Cómo – ¿cuándo? ¿a través de qué/quién? – entró en contacto con la tradición warbur-
guiana?

Creo que la primera vez fue en un Congreso en Buenos Aires, en el CAIA, al escuchar la ponen-

cia de Gerhard Wolf, (más tarde publicada como: Aby Warburg, la fotografía y su laboratorio de
historia teórico-cultural de la imagen en Epílogos y prólogos para un fin de siglo, Buenos Aires

1999). Aunque habría que decir que entré de lleno en la ‘constelación warburguiana’ en otoño

de 2000, en un Seminario-taller denominado “La distancia y la huella, para una antropología

de la mirada”, que organicé en la UIMP de Cuenca con el profesor y artista Josu Larrañaga. En

él, contamos como ponente principal con Georges Didi-Huberman quien disertó sobre asun-

tos que más tarde acabarían en su libro Devant le temps. Histoire de l’art et anachronisme
des images, que apareció precisamente en 2000. Así que sí, pese a que Aby Warburg fuera

mencionado en el prólogo de un libro muy leído en la carrera, Estudios de iconología de E.

Panofsky (editado en España en 1972) y trabajado por E. Gombrich (a quien hicimos en el De-

60 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



partamento de Historia del Arte Doctor Honoris Causa en 1992), confieso que fue el entorno

de Georges Didi-Huberman quien me introdujo en Aby Warburg.

¿Cómo estudió a Warburg? ¿A través de qué textos?

De Warburg leí los libros traducidos al castellano sobre Sandro Botticelli y, muy especialmente

El ritual de la serpiente. También, en francés, los Essais florentins. Me acerqué en castellano

al Atlas Mnemosine publicado por Akal, con edición del profesor Fernando Checa.

¿Se ha acercado más a la figura de Warburg a través de los importantes estudios dedica-
dos a su obra?

Sí, sin duda. De manera temprana, anterior a La imagen superviviente, en el prefacio al

libro de Philippe-Alain Michaud Aby Warburg et l’image en mouvement (Paris 1998), Didi-Hu-

berman comenta que, a partir del punto de vista sobre el que el libro ha sido construido,

convendría pensar lo que puede convertirse, con Warburg, en una suerte de “Historia del

Arte en la época de su reproductibilidad en movimiento”. Es cierto que en La Resemblance
informe, ou le gai savoir visuel selon Georges Bataille (Paris 1995), Didi-Huberman había

comparado el atlas warburiano con la práctica del montaje en determinadas vanguardias de

los años veinte. Los “montajes de atracciones” cinematográficos de Eisenstein y los “mon-

tajes de repulsiones” surrealistas de Bataille en la revista “Documents”. Pero ese libro lo leí

más tarde.

¿Ha influido el pensamiento warburguiano en su propio trabajo como académico? ¿De qué
forma?

Un fenómeno curioso atravesó las Facultades de Bellas Artes donde he impartido las asigna-

turas de “Estética, Historia y Teoría del Arte Contemporáneo”: los Pasajes de Walter Benjamin

y el Mnemosyne Atlas de Aby Warburg, corrieron como reguero de pólvora por los trabajos

teóricos de los estudiantes. En Archives of Memory: Walter Benjamin’s Arcades Project and
Aby Warburg’s Mnemosyne Atlas, Mathew Rampley señala que el volumen de la literatura so-

bre Warburg creció enormemente en la década de los 80 y se pregunta si esa “obsesión” por

Warburg – y su Atlas – se debe a la prominencia de Benjamin. En España fue más tardío.

Enseguida me di cuenta de que mis estudiantes eran reacios a una historia lineal del arte,

la que se basaba en un hilo, directo y consciente de ‘influencias’. Las citas benjaminianas

y las imágenes dispuestas en el Mnemosyne Atlas les fascinaban. Así como el concepto de

Nachleben.

Durante un curso de doctorado titulado “Experiencia y memoria: sobre el estatuto de la ima-

gen-testimonio en el siglo XX”, trabajé sobre la película Shoah de Claude Lanzmann, objeto

de estudio que desarrollé en el Proyecto “I+D” que dirigía Valeriano Bozal (“Imágenes de la

violencia y el mal en el arte y la cultura contemporánea”, 2002-2004). En mayo de 2003,

en una estancia de investigación en el EHESS, junto a Didi-Huberman, me comunicó que

estaba escribiendo todo un libro sobre esa polémica (Imágenes pese a todo). Con gene-

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 61

https://it.annas-archive.org/md5/a9d18b4e68be63252cfc6f60e9dd21de
https://monoskop.org/images/5/5b/Rampley_Matthew_1999_Archives_of_Memory_Walter_Benjamins_Arcades_Project_and_Aby_Warburgs_Mnemosyne_Atlas.pdf
https://monoskop.org/images/5/5b/Rampley_Matthew_1999_Archives_of_Memory_Walter_Benjamins_Arcades_Project_and_Aby_Warburgs_Mnemosyne_Atlas.pdf
https://it.annas-archive.org/md5/b16130969a7cacc0f8bd50e3b1721096


rosidad y amabilidad infinita me facilitó muchos materiales de modo que pude continuar

en España aterrizando los trabajos relativos a “Experiencia y memoria: sobre el estatuto

de la imagen-testimonio en el siglo XX”, como se puede observar en Shoah y el debate
Lanzman (Moisés) /Godard (San Pablo) Lanzmann (Moisés) (“Er, Revista de Filosofía” 33,

2004). También trabajé a Warburg en relación al cine de Basilio Martín Patino. Destacaría

especialmente la aproximación warburgiana realizada en: Mnemosyne versus Clio: la Historia
desde el Arte (Espacio, Tiempo y Forma. Historia Contemporánea, 2012). Recientemente, en

el marco del seminario “Pensar con imágenes, escribir por montaje: la constelación benjami-

niana”, organizado por el grupo de investigación de la Universidad del País Vasco Experiencia

Moderna (Ikerketa Taldea), volví a insistir sobre la importancia de Aby Warburg en ella.

¿Ha estado en contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que traten
temas warburguianos?

Invitada por Didi-Huberman, asistí al simposio organizado por el MNCARS “Ideas en fuga.

Pasión, conocimiento y memoria en la teoría de la imagen de Aby Warburg” con la ponen-

cia Fuga y Captura: pensar con la imagen volátil. Intervine en el coloquio organizado en 2011

por Sabine Forero Mendoza (ARTES-CLARE, Université de Michel de Montaigne, Bordeaux 3), y

Bertrand Prévost (MICA, Université de Michel de Montaigne, Bordeaux 3) “SURVIVANCE D’ABY

WARBURG. Sens et destin d’une iconologie critique” con la ponencia Mnémosyne à l’époque
de la digitalisation globale. Estuve presente también en 2013 en Images, passions, langages.

Autour de l’œuvre de Georges Didi-Huberman, donde presenté una ponencia de raigambre

warburgiana: Israel Galván. Künstler, Kafka, Kino. Este evento fue organizado en cooperación

con el Instituto de Historia del Arte de la Freie Universität de Berlín, la Kunstakademie de

Düsseldorf y el Zentrum für Literatur- und Kulturforschung de Berlín. Coordinación científica:

Emmanuel Alloa (Universität St. Gallen), Andreas Beyer (DFK Paris), Peter Geimer (FU Berlin),

Ludger Schwarte (Kunstakademie Düsseldorf) y Sigrid Weigel (ZfL Berlin).

David Freedberg (Columbia University, USA)

What were your early intellectual interests in South Africa before you knew of Warburg?

For as long as I can remember I wanted to work on the afterlife of antiquity. I was still living

in South Africa, where I’d been born and brought up. I had not yet heard of Aby Warburg, and

my interest was almost entirely in the field of literature, not in the history of art. On the other

hand, from an early age, I was passionately interested in the rock art of the San peoples and

the remnants of Holocene art around the Cape Peninsula. Ever since then, I have wistfully felt

that, had I then known about the great discoveries later made at Blombos, further up the Cape

coast, and had I been able to remain in South Africa, my intellectual course might have been

slightly different. But this was back in those early days.

62 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://www.academia.edu/2099201/Shoah_y_el_debate_Lanzman_Mois%C3%A9s_Godard_San_Pablo_
https://www.academia.edu/2099201/Shoah_y_el_debate_Lanzman_Mois%C3%A9s_Godard_San_Pablo_
https://pdfs.semanticscholar.org/c9a5/14999c2add1e661cf0f95dc719958316f098.pdf
https://pdfs.semanticscholar.org/c9a5/14999c2add1e661cf0f95dc719958316f098.pdf
https://www.museoreinasofia.es/multimedia/fuga-captura-pensar-imagen-volatil
https://journals.openedition.org/imagesrevues/2888
https://journals.openedition.org/imagesrevues/2888


How did your journey to Yale and study of the Classics shape your path?

As soon as I left high school in Cape Town, I went to learn ancient Greek with Maurice Pope,

professor of Classics at the University of Cape Town and as expert as anyone could be in Lin-

ear A (he’d worked with Michael Ventris, the great decipherer of Linear B). Within six months,

the American Consul in Johannesburg somehow managed to persuade Yale to offer me a

scholarship, and so I took a cargo boat to study the Classics (as we then called them). Soon

enough I realized that there could be no better subject for research than the afterlife of Ovid’s

Metamorphoses. That book was everywhere with me at the time. Of course, I’d read some of

the Metamorphoses in my Latin classes at High School and then again with John Atkinson dur-

ing my brief time at the University of Cape Town, where I got to know Ovid better. At Yale one of

the Professors in the Department of Classics in the late 1960s was Erich Segal, whose Love
Story immediately became famous, and who was almost certainly inspired by Ovid’s love poet-

ry, which he also taught in the seminars I attended. In my second year at Yale I was appointed

Research Assistant to Eric Havelock, but barely had any contact with him, inspiring though he

clearly was; then I became Adam Parry’s research assistant, who later died in a tragic motorcy-

cle accident in Provence. I like to claim them as part of my intellectual genetic stock, perhaps

because Havelock had been one of Marshall McLuhan’s teachers, and they both wrote about

the transition from orality to literacy; can it be a coincidence that Adam Parry’s father was Mil-

man Parry, the great interpreter of the formulaic verses of Homer as evidence of their origins

in the oral traditions which he (Parry Senior) knew so well?

Which professors at Yale were most impactful to you?

Amongst the professors who came to teach in the Classics department at Yale and who influ-

enced me the most were Geoffrey Kirk—with whom I studied Greek Lyric Poetry (rather than

the pre-Socratic philosophers, on whom Kirk had just published his great book on the subject),

and Arnaldo Momigliano, both of whom had been hired to teach as visiting Professors precise-

ly at the time I was there. What good fortune that was! Had I only read Aby Warburg’s essay

on Francesco Sassetti’s last injunctions to his sons at the time, I would have seen the light,

and perhaps have grumbled less about what seemed to me the growing aridity of classical

studies in general. Later on, I wished that Momigliano had mentioned the Warburg Institute to

me, but my only conversation with him at the time was on an entirely different level. I think it

was at the end of 1968 that I happened to be sitting in as the only undergraduate in a gradu-

ate seminar Momigliano was teaching. At the end of the term, he came up to me, and asked

me what I intended to do in the future. He barely knew me; I was small fry. But without know-

ing anything about my background, Momigliano looked me straight in the eye and said right

away: “You can’t stay in America; the philologists are not so good over here. You can’t go back

to Germany, because you’re a Jew—but perhaps you should go to Switzerland to study Greek

epigraphy with…” and I now forget the name he mentioned, alas. We had never discussed reli-

gion or politics at all—for me, Momigliano was Momigliano, the great and often rather scowling

classicist—and I certainly had no wish to study Greek epigraphy (simply because my Greek

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 63



was very far from being adequate to the challenge that subject posed). But I was moved to the

core.

How did your transition to Oxford lead you to the History of Art and the Warburg Institute?

Fortune smiled again when I decided to shorten my undergraduate career by a year, somehow

received a scholarship to go to Oxford, and Balliol wanted me there. So although my initial aca-

demic supervisor of my Ovid project was Robin Murdoch Nesbit, the Horace scholar, and then

the great Dutch manuscript scholar, Léon Marie Joseph Delaissé, the person who took charge

of my career was the unforgettable Oswyn Murray, tutor in ancient history at Balliol while the

Marxist historian Christopher Hill was Master of the College (and for years later too, of course).

The stars were thus well-aligned when I realized that what I really wanted to do was the History

of Art. In fact, the notion had already come to me at a seminar at Yale on Iamblichus and the

anonymous Sophist. Inspired by my readings of Erwin Panofsky, Edgar Wind, Jean Seznec, and

Ernst Gombrich, I soon began to have a sense of the critical role of Aby Warburg and his school

in the history of art and culture, and so by the time I presented myself to Francis Haskell,

Wind’s successor as Professor of the History of Art at Oxford University, he said to me, in our

very first conversation: “Well, you shouldn’t really be in Oxford, you should go to the Warburg”.

He told me first to go and speak to Seznec, who was then at All Souls. But I also went to con-

sult Wind, whose vigorous self-confidence was the exact opposite of what seemed to me at

the time to be Haskell’s apparent public diffidence. Already in that one conversation we had,

Wind expressed his scepticism about Gombrich—their differences only came into the open lat-

er. But then Oswyn told me about Michael Baxandall, and assured me that he was the person

to see. So I moved to London (though retaining my official place at Oxford) and announced

myself at the Warburg.

What was your first impression of the Warburg Institute and its key figures, Gombrich and
Baxandall?

Gombrich, though his reputation was forbidding, and I was slightly terrified of his clear intel-

ligence and vast knowledge, could not have been more welcoming to a red-bearded, clearly

left-wing twenty-three-year-old from South Africa. Baxandall, enigmatic and of few words, was

the same. He and Gombrich were my closest allies there from the beginning, despite our vast

difference in ages and experience. Within less than twenty-four hours of my arrival at the

Warburg, I fell completely under the spell of the Warburg library, with its motto ΜΝΗΜΟΣΥΝΗ

above the door and the stern warning set in bronze capital letters over the entrance to the

library: Otiosis hic locus non est discede morator. Nothing could have been more compelling

than Warburg’s and Saxl’s classification of the books, with the miraculously apt collocations

of their subjects so clearly followed on the shelves as to elicit Cassirer’s famous praise of how

they exemplified the principle of good neighborliness! Like so many others, I never wanted to

leave the place (even though it was now housed in that rebarbatively austere modernist build-

ing by Charles Holden). If it didn’t bother Gombrich, then how, I thought to myself, could I allow

such matters to bother me?

64 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



Who were some of the illustrious scholars at the Institute, and what was the dynamic be-
tween Gombrich and Otto Kurz?

The place was full of one illustrious émigré historian after another, all under the immensely

kind but firm watch of its librarian from New Zealand, Joe Trapp. But our colonial English ac-

cents yielded to those of the scholars who had been expelled from Europe in the thirties, or

had found their way to the Institute via the US. As I look back at it now, aside from Gombrich

himself I think first and above all of Otto Kurz, the one figure at the Institute to whom Gom-

brich always deferred. Kurz wrote the famous book on Legend, Myth, and Magic along with

the psychoanalyst Ernst Kris, but even so was one of the towering figures of the empirical di-

mensions of the histories of these subjects at the Warburg. Those of us who had the privilege

of attending Gombrich’s famous work-in-progress seminars, always a challenging experience

and sometimes not a little terrifying, will never forget the way in which Kurz seemed to doze off

right at the beginning of each presentation. Then, at the close of the seminar, Gombrich would

immediately turn to the apparently sleeping Kurz, and say, in his heavily Viennese English ac-

cent: “Und, Otto, what do you think?”. Whereupon Kurz would swiftly straighten up, give a brief

summary of the main issues in the talk he wished to address, and ask the most trenchant

and specific questions one could possibly imagine. Unless he was some wizard of somnolent

apperception, Kurz’s dozing was just a deceptive front for concentration and attentiveness –

or so it seemed. His erudition and range were always stunning, full of bafflingly learned and

arcane turns. He was the point de repère of every historical, mythological, and anthropological

issue which we wished to raise. Nothing psychoanalytic at all: that was always left to Gom-

brich, whose scepticism of Freud is well known and was in any case very high (even though I

well remember his not infrequent reference to the fact that when he was a student in Vienna,

he’d skipped the lectures of Heinrich Wölfflin for those of Freud).

Can you describe the broader community of scholars and the atmosphere at the Warburg?

To mention all the others who contributed to my own intellectual development at the Warburg

would go on for too long. Even when phlegmatic or simply reluctant conversationalists, they

made the daily second-floor teas at the Institute unforgettable. They included figures such

as Daniel Pickering Walker, a man of vast philosophical and literary learning, especially in

France (so he balanced the Italian slant of the majority of the Warburg historians); Abdelhamid

Ibrahim Sabra, the expert on Arabic science, always affable, but daunting in his positivism;

the mysterious Alphons Augustinus Barb, the go-to figure for anything about magic both West-

ern and Eastern (and probably Southern too); Momigliano, who passed through from time to

time, often scowling so much that I was afraid to approach him despite his extraordinary ad-

vice in New Haven a few years earlier; Christopher Ligota, the Pole who was almost as austere

as the building, but like the building itself turned out to be as restrainedly warm as one could

ever imagine such facades could possibly allow. Ligota was the first sub-librarian, the sec-

ond the gentle and infinitely helpful John Perkin, without whose assistance the unlocking of

the mysteries of the library might have gone on forever. The two most recent additions to the

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 65

https://it.annas-archive.org/md5/78a4c6c6032a6fefaa418d059eb03305


staff, Charles Schmidt and Charles Burnett were too forbidding (and in my view not quite War-

burgian enough) to be approached. Thank heavens, I always thought, for the easy warmth of

presences like Anne Marie Meyer, who was secretary and registrar of the Institute from 1939

till 1984 and whose husband, Hans, had worked for Warburg but was killed by a bomb in the

London Blitz, and Laura Lepschy, Momigliano’s daughter and her husband Giulio, a great lin-

guist—they were all unendingly sympathetic and kind in a way that so many of the titans of

erudition at the Institute often found difficult to express. But there were at least three others

who meant so much to me that I cannot resist adducing an anecdote or two about them.

What did you learn from Frances Yates?

First and foremost amongst the other intellectual and political influences on my life at the

Warburg was Frances Yates, to whom I’ve already paid tribute elsewhere. She was, of course,

no émigré, but born and educated in England. She was the local in this stellar group, brought

in by Edgar Wind—always adventurous, radical, irascible—when he was briefly deputy director

long before my time. If anyone introduced the historical study of memory and magic in Britain,

it was she. The Art of Memory and the books on Giordano Bruno and the Rosicrucian Enlight-

enment changed the shape or humanist scholarship for all time, even though there were a few

others, notably Paolo Rossi in Italy, working on more or less similar topics in the same years

as she. If there was anyone at the Warburg who really introduced me to the serious study of

the history of renaissance political clandestinity and dissimulation; it was she (though there

are plenty of hints in that direction in the work of Warburg himself).

In many ways it was Yates who (unknowingly) prepared me for my first unforgettable meeting

with Carlo Ginzburg, immediately following the publication of that still most spellbinding of his

many great works, Il Formaggio e I Vermi of 1976, which I’d just recently cited in one of my

youthful articles on Rubens. On another occasion I hope to write more about Carlo, whose re-

lations with the Warburg were profound but not always properly acknowledged (in my view)

within the Institute at the time, especially because of Gombrich’s own quite well-known re-

sistance to what he often felt to be an exaggerated interest in the study of superstition. The

tensions between Warburg’s interest in irrationality and Gombrich’s insistent commitment to

rationality were never far from the surface. It was as if he felt that no amount of study of su-

perstition could remove the cloud of irrationality with which it was inevitably darkened.

But back to Frances Yates. I remember the first occasion I dared to engage with her in dis-

cussion on my own. That day at tea I mentioned that I had begun to work on Rubens. She

looked up from her teacup and asked: “Do you think Rubens was a clandestine liberal?”. I

was flabbergasted. Rubens, the avowed and committed Catholic? The painter of the Philip III

and IV, and in personal service to the latter? The one who so carefully set aside his work on

Sundays to only to make designs for the engraved title pages of books? What a wonderful but

improbable idea! That, at least, was my immediate reaction. Most people knew that Yates was

a radical scholar, but what was she proposing here, in this teatime conversation with me over-

looking Woburn Square? After a few seconds reflection, I was overwhelmed by just how fruitful

66 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://it.annas-archive.org/md5/fbdbcfd849849613ce18f7f1155821e5
https://it.annas-archive.org/md5/d94a7ebb1b5b33947bbe21933df43aac


that small question might be. After all, had she not written eloquently about the ecumenical

and freethinking ideas that lay behind the Anjou tapestries, produced in the very political cli-

mate in which Rubens was brought up? Was she not familiar with the freethinking and secretly

eirenic policies of the French stoics? They are all over her work.

Suddenly I started wondering whether Rubens himself, as a result of his readings of his friend

Lipsius, had pondered the question of the usefulness of stoicism as a cover for political radi-

calism? Who knew? I began to see Rubens in an entirely different light than I had previously,

and continued to work on exactly these issues. I realize in retrospect how extraordinarily lucky

I was to have been made to think about the connections between dissimulation, irenicism and

ecumenism by my meetings with Yates and my ever more stimulating ones with Ginzburg over

the years. What I learned from them has never ceased to inform my thinking both about histo-

ry and the politics of our time, as well as about the heritage of the profoundly colonial past I

lived through in my formative years in South Africa.

As I write this, I remember that it was only because of those youthful friendships at the War-

burg that both Martin Warnke, who had written a dissertation about Ruben’s stoicism and its

relationship with dissimulation, and Horst Bredekamp, who was important to me for his work

on iconoclasm, reached out to me already in the early 1970s. Their work has influenced me

in myriad ways ever since, but as I reflect on those days now, I realize that the political con-

sciousness I shared with them was not just because of my political past in South Africa, not

just because of the ways in which we’d been moved by the upheavals of 1968, but because

of the reassurance which Frances Yates offered me of the continuing relevance of studying

memory, radical politics, stoicism and ecumenism which she’d so vividly brought to the fore in

the course of her own inspiring researches.

What was the significance of your relationships with Nicolai Rubinstein and how did he
challenge your perceptions?

Nicolai Rubinstein presented an entirely different figure. Though not officially a member of the

Warburg staff, he had an office there. That seemed right. After all, he was not only one of

the most amiable and erudite of historians of Florence and the Medici but these were areas

that were so essential to Warburg’s own work. One remembers that Rubenstein had once de-

scribed himself as fiorentino di cuore, just as Warburg himself had too. Both, of course, had

drawn infinite richness from the Florentine archives, however more imaginative and specula-

tive and in the end even more fertile Warburg’s intense engagement with the archives turned

out to be. Warburg’s nose for the unusual, the unconventional and the out-of-the-mainstream

in the archives made every anecdote he dwelt on yield researches and essays of extraordinary

human interest. On all of them Warburg cast brilliant light, with a kind of poetic yet always

incisive skill. His interest in the emotional dimensions of what he discovered—both in the

archives and in art—was something which Rubenstein, I think slightly disapproved of, or found

unappealing and perhaps intractable. Even so, right at the outset I was struck by Nicolai’s gen-

tleness and charm. Gombrich tended to be a little impatient with him; at first, I thought it was

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 67



simply a matter of difference in character, but later I realized, as I will momentarily suggest,

that there might have been a different reason. Nicolai later became my first boss when I be-

gan teaching at Westfield College of the University of London in 1973, and we became fast

friends. But was my construing of Rubenstein as slightly less imaginative than the true War-

burgians? Perhaps—but I remember, years later, as I was first bringing together my thoughts

for The Power of Images, I went to talk to Nicolai, and for some reason we began talking about

the words of Lynceus, the keeper of the watchtower in Goethe’s Türmerlied: “Zum Sehen ge-

boren, zum Schauen bestellt”, and that discussion has remained with me ever since. In fact,

as I write this, I don’t think that we even mentioned the possible connection between the cou-

plet that follows it, “Ich blick’ in die Ferne, ich seh’ in der Näh” with that famous Warburgian

phrase “der liebe Gott steckt im Detail”. But to my utter astonishment what we did discuss,

I and that most positivist of historians, Nicolai Rubenstein, whom I’ve just insinuated as be-

ing uninterested in the emotions, was the meaning it held for Ernst Kantorowicz and Stefan

George. Nicolai’s closeness to Kantorowicz was clear, but I did not then unpack the implica-

tions of the relationship between George and the author not just of the Kings’ Two Bodies (that

profound work of history that has influenced almost every good historian and art historian I

know) but also of the strangely idolatrous biography of Frederick II. There can be no question

of the depth of Nicolai’s esteem and admiration for George, despite his political and ethical

stances that one might have thought would have aroused, if not dismay, at least high perplexi-

ty. It was not just that I still cannot quite grasp the tone in which I heard Nicolai speak of these

matters that day, it’s that his own work was so free of mysticism and the esoteric qualities of

George’s work. It may have been that he had come fully to terms with the complex career of

Kantorowicz and with the ways in which the roots of right-wing thought need not always end

in Nazism and Fascism. But I suppose I still have work to do on these matters, just as in the

case of my impatience with the continuing admiration of so many of my current friends for the

work of Carl Schmitt – for all its undoubted merit.

How would you characterize Gombrich's approach to the Warburg Institute and to the War-
burgian Tradition?

If Gombrich’s highest admiration within the institute was reserved for Otto Kurz, that honor

for figures outside the Institute, I think, went (as is clear from all who read Art and Illusion)

went to his friend Karl Popper. Gombrich’s commitment to the scientific and multidisciplinary

implications of Popper’s fundamental insistence on falsification as the key to the role of hy-

pothesis in the establishment of proof and scientific and philosophical validity—to say nothing

of his anti-inductivism—was unwavering. And it was this commitment, I think, which in the

end made him wary of the more adventurous parameters of Warburg’s thought. Gombrich’s

biography of Warburg is undoubtedly a masterly survey of his work, and one that conveys

the deepest understanding, however inflected by high scepticism, of what Warburg was trying

to achieve. He was impatient with Warburg’s obsessions, paid little attention to matters like

originary languages and engrams; in private conversation he would not infrequently refer to

what he regarded as Warburg’s confusions, and the ways in which his mental instability might

68 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://it.annas-archive.org/md5/40c7a7219bed2a5f84ab7a648948d88c
https://it.annas-archive.org/md5/377bf0a9c793ccdbf9e08de3499aff19
https://it.annas-archive.org/md5/a0c2ec977687b5d5fcec4c2982471caf


have negatively affected his work. Gombrich’s reluctance to integrate the irrational into his

own historical surely also played a role in his now well-known misunderstanding and misat-

tribution of Robert Vischer’s views on empathy, and his scanting of the larger importance

of the Bilderatatlas (while at the same time believing deeply in some of the principles on

which it rested). The issue of Nachleben, as I’ve also written elsewhere, was never wholly

resolved because never fully confronted. What is frequently misunderstood about both Gom-

brich and Warburg is something not often commented upon. While both of them realized the

absolute importance of setting their studies of art in its social and aesthetic contexts (just

as did Michael Baxandall, with spectacular results), somehow Gombrich has been accused of

being inattentive to the problems of modern and contemporary art. His oft-cited resistance to

Hegel—whom he so frequently assailed—has always been held against him, especially by the

more progressive art historians from the late 1960s on, but his commitment to understand-

ing the entire gamut of visual figuration across the globe and in their contexts was always

apparent, even though he was not as materialist or as detailed and meticulous a historian

of the ground-level social contents of art as would later become fashionable (and was pio-

neered by Marxist figures like Friedrich Antal in that early group of émigrés). Amongst the

many well-known asperities of Gombrich were those he directed against the iconography of

his day (which, after all, owed so much to Warburg himself, as well as his successor Fritz Saxl).

Despite the centrality of the study of iconography to so many of the founders of the Warbur-

gian tradition, Gombrich repeatedly distanced himself from it—or at least what he regarded as

over-interpretive approaches to it. Gombrich was all for what he thought of as common-sense.

He hated over-interpretation and excessive reliance on arcane iconographies. He was aller-

gic to what he saw as the exaggerated encyclopedism not only of Wind but often of Panofsky

as well. He was always alert to the wilder flights of speculation to which their work—and es-

pecially that of their followers—was prone. He was scathing about the Krautheimers’ work on

Ghiberti, especially because the topical relevance they found in his iconography. Indeed, he

disapproved of almost every work which tried to read classical iconography in anachronistic

or over-optimistically allusive terms, traps into which it is easy to fall. But perhaps all of this is

at least partly explicable in terms of the inevitable professional rivalries and enviousness that

occur even amongst the best of us.

In the end, how did Gombrich and Baxandall affect your intellectual life?

In the end it was Gombrich’s deep commitment to Popper’s critical rationalism and its in-

sistence not only on procedures of trial and error but also on the need for falsifiability as a

fundamental element in establishing proof that has yielded so much. His inflexibility in re-

gard to all of this offered the perfect—and most fruitful—counterpoint to those two scholars

of colossal stature who most admired him, Carlo Ginzburg and Michael Baxandall. The irony

is that while Gombrich always acknowledged the merits of their work, he could not help but

slightly disapproving of each of them and expressing his reservations about their—how shall

one put it?—their interpretive inventiveness. But it was precisely the polarities of Gombrich’s

and Baxandall’s approaches to cultural history that made it the most exciting of all places

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 69



not only in which to work, but to reclaim the past for the present. For me Gombrich was a

basic figure, foundational for my intellectual life. I found him always welcoming, generous,

and engaged—despite his formidable stature and personality. He was also amazingly toler-

ant of my terrible mistakes with the German language, and my much more radical political

viewpoints. I enjoyed his company, and learned immensely from him. I simply sat aside his

frequently expressed reservations about Warburg. From the very beginning of my time at the

Warburg, and for all my years in England before I left for the US in 1984, he remained a friend.

Gombrich and Baxandall could hardly have had more different personalities. Where Gombrich

was expansive, Baxandall was terse and minimal, to the point, often enough, of silence. They

were critical, when necessary, often quite blunt (especially Gombrich), but always encourag-

ing. They were surprisingly tolerant of my more extravagant intellectual inclinations, all, of

course, seeded by my frequently over-optimistic and over-imaginative interpretations of War-

burg. Often enough these, too, were off the mark, though I always had the impression—more

from Gombrich than Baxandall—that he preferred not to talk about Warburg’s approach to his-

tory. Baxandall and I had slightly different takes on iconoclasm, but he encouraged my first

publications in the area; Gombrich thought I was too favorably inclined to inductive approach-

es in my efforts at historical research. He worried about my inclination to inductivism, and he

continued to remind me of his scepticism about my efforts to find a kernel of sense in the

superstitious practices around image use—some of which I did not find so superstitious at all.

Largely because of him and Michael Baxandall, the Warburg changed my life—and did so in

ways I’ve never regretted. They set my path.

Nicolás Kwiatkowski (Unsam-Conicet, Argentina | UPF, España)

¿Cómo (¿cuándo? ¿a través de quién?, etc.) entró en contacto con la tradición warburgia-
na?

Mi primer contacto con la tradición warburguiana se produjo en torno a 1995-1996, cuando

iniciaba mi carrera universitaria en el Ciclo Básico Común de la Universidad de Buenos Aires.

En la mesa de saldos de una librería, me topé con Historia de las imágenes e historia de
las ideas: la escuela de Aby Warburg, un librito compilado por José E. Burucúa y publicado

por el Centro Editor de América Latina en 1992, que contenía textos del propio Warburg, de

Frances Yates y de Ernst Gombrich, entre otros. Entendí más bien poco de lo que leí en esa

circunstancia. Uno o dos años más tarde llegó a mis manos Indicios. Raíces de un paradigma
de inferencias indiciales, texto con epígrafe warburguiano que Carlo Ginzburg había elegido

republicar en Mitos, emblemas, indicios, editado por Gedisa (Barcelona 1989). Ese mismo li-

bro contenía el ensayo de Ginzburg titulado De Aby Warburg a Ernst Gombrich. Notas sobre
un problema de método. Afortunadamente, años después tuve la oportunidad de colaborar

en diversos proyectos con Burucúa, quien me enseñó todo lo que sé del oficio y muchas cosas

que no logré aprender. En muchos de ellos, Warburg fue importante. Fue ya en ese contexto

70 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6
https://annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6
https://annas-archive.org/md5/b2fb97e4803833d55b4ea9808c5ae74f


que las ediciones en inglés de The Renewal of Pagan Antiquity (1999, introducción de Kurt

Forster y traducción de David Britt) y en castellano de El renacimiento del paganismo (hecha

por Felipe Pereda y publicada por Alianza en 2005) me permitieron una primera lectura más

integral de la obra de Warburg.

¿Cómo estudió a Warburg?

Estudié a Warburg primero indirectamente, a partir de traducciones, ediciones y comentarios

como los indicados antes. A medida que se desarrollaba mi carrera académica y que me-

joraba mi manejo de otros idiomas, pude aventurarme en un abordaje más directo de sus

textos en el original alemán. Al adentrarme en esas indagaciones warburguianas, el víncu-

lo con Burucúa y sus equipos de investigación me permitió también frecuentar otros usos y

apropiaciones de la obra de Warburg, tanto desde el punto de vista de la historiografía de la

cultura y del arte cuanto desde acercamientos más vinculados con la historia intelectual. La

dialéctica entre los textos y las interpretaciones de Warburg y otros estudiosos posteriores de

su trabajo, por un lado, y los materiales que integraban el corpus de problemas que me in-

teresaba estudiar fue muy significativa.

¿De qué manera el pensamiento warburguiano influyó en su propio trabajo como investi-
gador?

Diría que de manera variable, según las necesidades de los proyectos de investigación en

los que me involucré. Aunque una mirada retrospectiva siempre corre el riesgo de encontrar

coherencia donde en realidad hubo desorden, me atrevería a afirmar que mi aproximación al

pensamiento warburguiano y las utilizaciones que hice de él intentaron comprender las ideas

warburguianas, su contexto y las particularidades de los usos que otros académicos notables

hicieron de sus ideas. Pero que también he procurado utilizar los métodos y teorías de War-

burg como herramientas útiles para una aproximación a la cultura y a la imagen en términos

históricos, esto es, como un pensamiento vivo y no solamente limitado a la letra de lo que

Warburg escribió. Creo haber hecho lo posible por señalar con claridad cuando esos apar-

tamientos se producían, estrategia que quizás pueda emplearse como clave de lectura de

quienes trabajan con la obra de Warburg.

¿Ha tenido contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que trabajen te-
mas relacionados con Warburg?

Indudablemente sí. Cuando José Burucúa y yo abordamos la historia de las representaciones

de masacres y genocidios, lo hicimos con un enfoque explícitamente warburguiano (Cómo
sucedieron estas cosas, Buenos Aires 2014). En 2019, fuimos co-curadores de “Ninfas, ser-

pientes, constelaciones. La teoría artística de Aby Warburg”, una exposición en el Museo

Nacional de Bellas Artes de Buenos Aires (MNBA). En ese marco, junto con Roberto Casazza,

Federico Ruvituso y Sandra Szir, buscamos utilizar las ideas de Warburg para interpretar algu-

nas colecciones de imágenes y objetos disponibles en el MNBA. El catálogo está disponible

aquí.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 71

https://www.getty.edu/publications/resources/virtuallibrary/9780892365371.pdf
https://annas-archive.org/md5/a2ee2c383aecff417dffbd0754d0048f
https://annas-archive.org/md5/b7b2835113d6533407ff55e20a14edd2
https://annas-archive.org/md5/b7b2835113d6533407ff55e20a14edd2
https://www.bellasartes.gob.ar/exhibiciones/ninfas-serpientes-constelaciones-la-teoria-artistica-de-aby-warburg/
https://www.bellasartes.gob.ar/exhibiciones/ninfas-serpientes-constelaciones-la-teoria-artistica-de-aby-warburg/
https://urldefense.proofpoint.com/v2/url?u=https-3A__media.bellasartes.gob.ar_h_Publicaciones_catalogo-5FAby-5FWarburg.pdf&d=DwMFaQ&c=009klHSCxuh5AI1vNQzSO0KGjl4nbi2Q0M1QLJX9BeE&r=RmfKUF6Our7Z9V_j_f-Th5VT8VBzq7m2G5iQ7iO_IPA&m=RYVsA6HGNxb33stpaB4TnjwgV1pFk3udZMX7TvNiCSoPgUB6GSX1A-HwjM2vxt8u&s=UGYtOdNLDcu3S4k6UWuNBIHL5C86npQV3Pm-0k-mjnA&e=


También he tenido la oportunidad de intercambiar ideas y conversaciones sobre Warburg con

colegas de otros espacios. La generosidad intelectual de Linda Báez Rubí y Emilie Carreón

Blain en México, de Cássio Fernández, Patricia Meneses y Luiz Marques en Brasil, y de Ulrich

Pfisterer en un proyecto sobre la Italia española y la América ibérica financiado por Getty y

dirigido por Alessandra Russo y Michael Cole fueron fundamentales en ese sentido.

Isabela Gaglianone (Universidade Federal de São Paulo, Brasil)

How (when, through whom, etc.) did you first come into contact with the Warburgian tradi-
tion?

I was introduced to the Warburgian tradition in 2017 during a seminar at the Study Group

on Myth in Philosophy and Literature, organized by Professor Márcio Suzuki (University of São

Paulo/USP, Department of Philosophy). Presented by Maurício Ramos (also a professor in

the same department), the seminar examined the historical-epistemological method from a

morphological perspective and discussed Panofsky's text on Titian’s Allegory of Prudence. A

footnote mentioning Warburg sparked my curiosity about the author. At that time, a significant

compilation of Warburg’s writings had recently been published in Brazil, under the evocative

title Histórias de fantasma para gente grande (“Ghost Stories for Grown-ups”, in reference

to Warburg’s: “Diese Geschichte ist märchenhaft zu erzählen: Gespenstergeschichte für ganz

Erwachsene”). This edition, curated by Professor of Sociology Leopoldo Waizbort, deserves

particular note: it spans Warburg’s intellectual trajectory from the Botticelli thesis to the essay

on Manet’s Déjeuner sur l’herbe, including previously untranslated texts such as the 1923

Pueblo lecture and the 1925 Franz Boll memorial lecture, making it a privileged gateway to

Warburgian thought. From its title through the selected texts, the edition reveals humanity’s

latent “schizophrenic” polarity—capturing lightning in wires while retaining, in every gesture,

the primal edges of phobic pathos. This insight became my entry point into Warburg’s intellec-

tual universe. Back then, Portuguese translations published in Brazil included The Renewal
of Pagan Antiquity and works by Warburg commentators who guided my first deeper study of

his writings and tradition: starting with Georges Didi-Huberman (L’image survivante: Histoire
de l’art et temps des fantômes selon Aby Warburg, Paris 2002), Giorgio Agamben (Ninfe, Tori-

no 2007), and Philippe-Alain Michaud (Aby Warburg et l’image en mouvement, Paris 1999).

Later that year, I attended the “International Warburg Colloquium” at São Paulo’s Pinacote-

ca do Estado de São Paulo, organized by Professor Cássio Fernandes and featuring scholars

like Maurizio Ghelardi and José Emilio Burucúa. This convergence of primary and secondary

sources opened the possibility to establish a longer research path. Above all, it clarified two

fundamental dimensions of Warburg’s thought: the connection he established between an-

thropology and art history—leading me to Carlo Severi’s Le Principe de la chimère—and its

philosophical underpinnings—directing me to Wind, Cassirer, and Bing.

72 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://annas-archive.org/md5/554f919c81a5911677d1ada25b3b3cf8
https://it.annas-archive.org/md5/8a7225659b2da885a3a5f81b43f9c97a


In what way have you studied Warburg?

I completed a Master’s dissertation in 2022 under Professor Márcio Suzuki’s supervision at

the University of São Paulo’s Philosophy Department, examining the relationship between art

and magic in Warburg’s work through the lens of the motto “Per monstra ad sphaeram”. My

foundational premise was that both art and magic, for Warburg, enable humanity’s transition

from primal phobos to symbolic orientation—mediated through a language that rationalizes

this phobia into expressive forms. As distinct manifestations of symbolic thought, each en-

gages two fundamental cultural dimensions: human orientation and affective expression.

Central to my argument was positioning Warburg’s astrological magic studies as both a deep-

ening of his early inquiry into images’ vital essence (Lebensfähigkeit) and an inflection point

conferring coherence to his entire body of work. Within this framework, I specifically exam-

ined the polar relationship between art and magic as expressions of Denkraum, alongside

Warburg’s identification of the motto “Per monstra ad sphaeram” as “a governing law” (as

he points out in his Franz Boll lecture) for the circulation of images as expressive value-cre-

ation. The aim was to establish connections between this law, the role of memory within

Warburg’s conceptual architecture, and polarity’s centrality in his thought. Methodologically,

I grounded my analysis in Warburg’s texts and fragments—tracking conceptual throughlines,

lexical patterns, and reworked ideas, following Gertrud Bing’s observation that he approached

his work as a grammarian. The Master’s dissertation emerged from confronting interpreta-

tions by key Warburg commentators (including Edgar Wind, Gertrud Bing, Maurizio Ghelardi,

Isabella Woldt, Georges Didi-Huberman, Carlo Severi, Andrea Pinotti, among others) with

Warburg’s writings. Furthermore, among the intellectual relationships Warburg himself es-

tablished with certain authors, the following proved particularly relevant as vanishing lines

structuring our perspective: Jean Paul Friedrich Richter, Richard Semon, Hermann Usener,

Thomas Carlyle, Giordano Bruno, and Franz Boll. A subterranean yet generative discovery dur-

ing this research emerged from Warburg’s Kreuzlingen lecture notes: the triad of “grasping

humans” (Greifmenschen), “conceptualizing humans” (Begriffsmenschen), and the mediating

“embodiment” (Inbegriff)—the latter referring to the symbol (as described by Warburg: “co-

alescence, incarnation —it lacks a proper translation for ‘symbol’”). Etymologically binding

“concept” (Begriff) and “to grasp” (greifen), this framework articulates the polarity between

tangible immediacy and conceptual mediation: “Between the grasping human who seizes

things and the measured conceptualizer stands one who binds through symbols”. This insight

directly catalyzed my PhD project, which traces the conceptual lineage leading to Warburg’s

notion of einfühlendes Bildgedächtnis (“empathic image-memory”), uniting the question of

mneme with that of Einfühlung (“empathy”)—a theoretical formulation concerning the

Umfangsbestimmung (“perimeter delimitation”) of symbolic schemata that organize human

orientation.

How has Warburgian thought influenced your own work as a scholar?

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 73



Warburgian thought fundamentally reshapes research horizons in my work as a historian of

philosophy. First, studying Warburg requires traversing disciplinary boundaries as we follow

his sources: Darwin, Semon, Vischer, Bruno, Osthoff. Engaging both the essence and textual

specifics of his work requires entering diverse theoretical fields like biological sciences, exper-

imental psychology, psychological aesthetics, hermetic-rooted astrological magic (reclaimed

by Renaissance philosophy and transformed into astronomy), or comparative mythology re-

vealing psychological motivations born from extreme pathos. This broadening of my research

scope both enriches my interpretive context and reveals issues resonating across disciplines.

Moreover, I extend this boundary-crossing approach to historical inquiry. Warburg teaches

us to question rigid historiographical categories and reorient art-historical perspectives. This

critical stance finds resonance in thinkers like Leon Kossovitch (Emeritus Professor, USP Phi-

losophy Department), who examines the Achaemenid Empire to trace Oriental influences on

Greek art, or Akhenaton’s dynasty to uncover Mycenaean impacts on Egyptian art, defending

that great civilizations are “enemies of thought” because they conceal the historical ten-

sions underpinning their development. To comprehend images, we must seek “movências”

(demographic and cultural displacements). Notably, Gilda de Mello e Souza—Kossovitch’s

mentor and a preeminent Brazilian philosopher—deeply engaged Warburg’s tradition, par-

ticularly in her brilliant study O espírito das roupas. Though no formal Warburgian tradition

exists in our philosophy department, those exploring his thought within philosophical studies

discover a transformative method for engaging images and image-based thought through

his core concerns like emotional expression, pictorial art’s capacity to capture transience,

and word-image relationships—quintessential aesthetic problems, refocusing inquiry from tra-

ditional questions about beauty toward aisthesis as a science of the sensible. Critically,

Warburg’s methodology teaches us to probe tensions at intellectual history’s frontier zones

to comprehend their lines of force, intersections, and developments. Within the context

of physiology’s importance for Kant’s intellectual economy, for example, we encounter a

vitalist Kant (as substantiated in Márcio Suzuki’s research)—reader of Unzer and Stahl, en-

gaged with Linnaeus, Maupertuis, and Buffon, who taught Herder and shaped his organicist

historiography. This conception resurfaces in Warburg’s notion of “images’ vital essence”

(Lebensfähigkeit). Where the articulation of natural science categories with philosophical

canons allows confronting eighteenth-century conceptions of life, Warburg reveals their nine-

teenth-century aesthetic and historical development—particularly through his view of art as an

act, i.e. the singularization of shared expressive structures transmitted through material (cul-

tural heritage) and organic (heredity) memory.

Through Warburg, we can trace the enduring power of crucial philosophical questions—extend-

ing to contemporaries like Mauthner, Simmel, Benjamin. His precise intuitions—positioning

him as a fellow “seismograph” alongside Burckhardt and Nietzsche—reveal conceptual con-

fluences whose metamorphosis parallels those he identifies in images. By tracking minor

formulations in his writings, we uncover fossilized traditions resurfacing—as when Simonides’

“words are images of things” reemerges in Warburg’s “Das Wort zum Bild”. Such formulations

74 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://it.annas-archive.org/md5/90270db142635a96e75525fd94779821


illuminate both his thought’s lines of force and transhistorical theoretical debates. We can

find within them another example: the heritage of Goethe’s morphological thinking and Ger-

man Romanticism’s “comparative anatomy” of literature, grammar, and mythology—grounded

in Goethean natural science—which applied comparative methods to humanities through

morphological decomposition, bridging anatomy with language and literature via structural

relations. Much like in Goethe’s plant morphology, Warburg’s “botany of ideas” (Severi) iden-

tifies common structures not through constituent elements but through invariant

functions—“existence as thought-in-action” (Goethe). To investigate these, Warburg performs

a comparative anatomy of humanity’s primordial words of expression. Ultimately, Warburg’s

thought enables us to articulate connections between seemingly distant thinkers and ideas,

mutually illuminating them while clarifying lines of influence; through this understanding, we

investigate the inheritance, migration, and metamorphoses of concepts and theories across

intellectual history.

Are you involved with any research projects, groups, or publishers that focus on Warbur-
gian themes?

I recently joined the study group “Warburg & Renaissance(s)”, coordinated by Professor Cássio

Fernandes of the Federal University of São Paulo (UNIFESP). Dedicated to discussing texts by

Warburg and intellectuals from his library’s circle, the group primarily comprises art historians

whose research intersects with Warburg’s work—directly or tangentially. From January 2024

to June 2025, I attended the seminar “Face au Bilderatlas” organized by Giovanni Careri,

Sabine Guermouche, Matteo Vallorani, and Simon Séguier-Faucher at the Centre d’Histoire

et de Théorie des Arts (CEHTA), a department within EHESS’s Centre de Recherches sur les

Arts et le Langage (CRAL) in Paris. The seminar featured prominent Warburg scholars includ-

ing Monica Centanni, Andrea Pinotti, Georges Didi-Huberman, Axel Heil, Roberto Orth, and

Philippe Despoix. Currently, my PhD research focuses on Warburg’s concept of einfühlendes

“empathic image-memory” (Bildgedächtnis), examining its role in the nineteenth-century dis-

course on “symbolism of form” (Formsymbolik). The project investigates Warburg’s conceptual

construction on symbols and symbolism through his reading of Robert Vischer’s 1873 trea-

tise Über das optische Formgefühl. It was here that Vischer developed his Einfühlung theory

(empathy as bodily sensation projected during perception). Supervised by Professor Márcio

Suzuki and funded by FAPESP (São Paulo Research Foundation), this research explores how

Einfühlung amalgamates with mneme across Warburg’s work to constitute empathic image-

memory. Central to this inquiry is Warburg’s understanding of symbols as intrinsically linked to

history and memory—a relationship tracing back to his earliest studies. I also participate in the

research group GRIM—Grammar, Rhetoric, Image, and Metaphysics, which is dedicated to un-

derstanding rhetoric—its historical foundations from Antiquity to the nineteenth century—and

to researching its observance in the poetic and visual arts.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 75

https://char.hypotheses.org/44702#:~:text=Face%20au-,Programme%20en%20pdf,-OpenEdition%20vous%20propose


Jorge Tomás García (Universidad de Murcia, España)

¿Cómo – ¿cuándo? ¿a través de qué/quién? – entró en contacto con la tradición warbur-
giana?

La primera vez que escuché hablar sobre Aby Warburg fue durante mis estudios de Licen-

ciatura de Historia del Arte en la Universidad de Murcia, en el año 2000, en el marco de la

asignatura de 1º curso “Iconografía”, impartida por el profesor Alejandro García Avilés.

¿Cómo estudió a Warburg? ¿A través de qué textos? ¿Se ha acercado más a la figura de
Warburg a través de los importantes estudios dedicados a su obra?

En un primer acercamiento, tuve contacto con la obra del propio Warburg a partir de las tra-

ducciones al castellano de El renacimiento del paganismo: aportaciones a la historia cultural
del Renacimiento europeo (Madrid 2005), y del Atlas Mnemosyne (Madrid 2010). Posterior-

mente, durante la realización de mi tesis doctoral realicé tres estancias de investigación al

Warburg Institute de la Universidad de Londres (2007, 2008, 2009), tiempo que aproveché

para familiarizarme con el resto de su obra, especialmente con aquellos trabajos más orien-

tados a la antropología y la iconología de las imágenes religiosas, especialmente El ritual de
la serpiente (Madrid 2008). Fue a partir del año 2018 cuando retomé la lectura del legado

warburguiano, esta vez de manera indirecta gracias a la actualización del anacronismo co-

mo método de análisis de histórico-artístico encabezado por autores como Salvatore Settis,

Warburg continuatus. Descripción de una biblioteca (Madrid 2010), Georges Didi-Huberman,

La imagen superviviente (Madrid 2009), o Carlo Ginzburg, Mitos, emblemas, indicios (Barcelo-

na 1994). Recientemente, he podido leer el extraordinario trabajo de Hans C. Hönes, Tangled
Paths. A Life of Aby Warburg (London 2024), que viene a continuar con la semblanza intelec-

tual y biográfica iniciada por Ernst Gombrich, Aby Warburg: an intellectual biography (London

1970). Finalmente, la obra de Marcel Jousse, L’Anthropologie du Geste (Paris 1974) fue deci-

siva para entender la gestualidad como un léxico complejo en el que existen ciertas normas y

claves de interpretación.

¿Ha influido el pensamiento warburguiano en su propio trabajo como académico? ¿De qué
forma?

Sí, por supuesto, el método de Aby Warburg ha sido decisivo en mi manera de afrontar mi

formación académica, docente e intelectual. Como historiador del arte y filólogo clásico, el

concepto de ‘fórmula’ me resulta tremendamente útil tanto a nivel textual como icónico, es-

pecialmente si entendemos que la cultura griega y romana se ha constituido a partir de una

centralidad del pensamiento memorioso y gestual. La pervivencia de la Antigüedad en estas

fórmulas patéticas me ha permitido restituir el léxico aristotélico vinculado a la fisiognomía y

las pasiones en el mundo griego y, gracias a esta recuperación, analizar el arte antiguo des-

de un prisma en el que los textos y las imágenes comparten ámbitos de problematización. La

76 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://it.annas-archive.org/md5/91ff1e17465f7ddc7b147fd8fd4302a4
https://it.annas-archive.org/md5/91ff1e17465f7ddc7b147fd8fd4302a4
https://it.annas-archive.org/md5/41cbdde894a2fcf3aeb0a03bd8b456f3
https://it.annas-archive.org/md5/d3e2dd5c5b2a53016f990ba6f0161168
https://it.annas-archive.org/md5/d3e2dd5c5b2a53016f990ba6f0161168
https://it.annas-archive.org/md5/a9d18b4e68be63252cfc6f60e9dd21de
https://it.annas-archive.org/md5/72515ee36398cd6cddfdd56a1ba31d31
https://it.annas-archive.org/md5/fe4bd0627674027c08add3e0a8ec440f
https://it.annas-archive.org/md5/fe4bd0627674027c08add3e0a8ec440f
https://it.annas-archive.org/md5/b37e364f61081b5b944b8d5e844db0ca
https://it.annas-archive.org/md5/ccb72a1045579cc97e34366bc2a02cbf


naturaleza identitaria del gesto resulta decisiva para esbozar un atlas gestual de las pasiones

en el mundo griego y romano. En este sentido, desde hace unos años estoy realizando aproxi-

maciones a la arqueología de algunos gestos de la cultura visual antigua, rastreando el origen

primigenio de algunas fórmulas patéticas que fueron posteriormente reproducidas de manera

acrítica en la época moderna: Endimión, Ariadna, las Meleágridas o la inmovilidad asociada

a la relación visual con lo divino han sido algunos de los casos de estudio más recientes. En

cuanto al ámbito docente, desde hace años les digo a mis estudiantes que una de las pocas

tareas imponderables que deben asumir durante sus años de estudio es construir su propio

atlas Mnemosyne, a partir del escrutinio paciente de su memoria corporal, y de cómo esta ha

sobrevivido hasta nuestros días a través del fantasma de la Antigüedad.

¿Ha estado en contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que traten
temas warburguianos?

Sí, actualmente soy IP 2 del Proyecto de Generación de Conocimiento 2024, Ministerio de

Ciencia, Innovación y Universidades, Ref.: PID2024-155279NB-I00, “La experiencia de las

imágenes en la Edad Media (V): la recepción de la Antigüedad (2)” (Universidad de Murcia –

UAM), cuyo IP1 es Alejandro García Avilés. En este proyecto abordamos la antropología his-

tórica de las imágenes antiguas y medievales, entendiendo de forma conjunta problemas

metodológicos y estudios de caso que tienen por objeto contribuir al estudio de la experiencia

medieval de las imágenes de culto y de la relación de las comunidades devotas con estas imá-

genes a partir de la corporalidad, gestualidad y construcción simbólica de la mirada. Además,

actualmente dirijo, junto a Carmen Sánchez Fernández, el grupo de investigación consolidad

de la UAM “MNEMA. Estudio de las imágenes en el Mediterráneo antiguo” (Código del grupo:

596, 15/02/2023), en el que nos proponemos como uno de los objetivos principales analizar

la vida de las imágenes desde la Antigüedad hasta cronologías posteriores. También he sido

colaborador asociado del grupo “Estudios visuales: imágenes, textos, contextos” (Universidad

de Murcia, Depto. de Historia del Arte, E028-06), en el que todas las aportaciones acadé-

micas están dirigidas por un claro sesgo iconológico en un horizonte geográfico y temporal

amplio.

Maurizio Ghelardi (Scuola Normale Superiore di Pisa, Italia)

Come (quando, attraverso chi, ecc.) è entrato in contatto per la prima volta con la tradizio-
ne warburgiana?

Le mie ricerche su Warburg risalgono a circa 20 anni fa quando per la prima volta ho potuto

studiare i testi di Warburg conservati nell’Archivio di Londra, perché il direttore del Kunsthi-

storisches Institut mi aveva incaricato di scrivere la storia dei contatti tra Warburg e l’Istituto.

L’interesse per questo autore discende dal lavoro per l’edizione critica tedesca di Jacob Burc-

khardt. Ritenevo infatti che Warburg fosse la ‘naturale’ prosecuzione della riflessione dello

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 77



storico basilese. Soprattutto dei tre saggi su La Pala d’altare, I Collezionisti e Il Ritratto che

Burckhardt non aveva pubblicato (usciranno un anno dopo la sua morte con il titolo Beiträge
zur Geschichte der Renaissance in Italien, a cura di Heinrich Trog). Questi testi, basati su una

impostazione per generi (Gattungen), costituiscono una galleria di immagini. Warburg, in uno

dei suoi più celebri saggi aveva ritenuto che la ‘scoperta’ da parte di Burckhardt del Rinasci-

mento fosse rimasto un terreno incolto da coltivare nei suoi sviluppi non diacronici (vale a

dire come storia), bensì sincronici. Inoltre, Burckhardt aveva più volte ripetuto che il linguaggio

descrittivo e narrativo (che aveva caratterizzato le opere dei più famosi storici dell’arte tede-

schi) non era in grado di gettare luce sul senso interno delle opere d’arte. In realtà, come

ho mostrato nei due volumi della edizione tedesca dedicati agli scritti inediti sul Rinascimen-

to (e quindi nel volume edito da Einaudi, Jacob Burckhardt, Il Rinascimento italiano: civiltà e
arte), Burckhardt aveva proseguito le sue ricerche affrontando i problemi artistici (non la storia

dell’arte) combinando un’analisi stilistica con una ricerca sul senso interno dell’opera d’arte.

Di qui la struttura per generi delle sue ultime ricerche. Di ciò resta esempio il saggio che ave-

va concepito come ‘prosecuzione’ della Civiltà del Rinascimento in Italia (lo puoi leggere nella

edizione Einaudi assieme ad una nuova traduzione italiana della Civiltà del Rinascimento). Si

tratta di un testo che fino alla edizione tedesca, curata da me e da Susanne Müller, era rite-

nuto perduto o inesistente.

In che modo ha studiato Warburg?

Per studiare Warburg ho, come sempre, combinato una lettura dei suoi saggi pubblicati (letti

sempre nella redazione originale) con l’analisi dei suoi manoscritti. Ritengo infatti che biso-

gna sempre intrecciare ciò che è noto con quello che è, diciamo così, la parte sommersa di un

iceberg, simile a un tappeto i cui fili finiscono per generare una figura. Solo in questo modo si

giunge a organizzare una sorta di macrotesto dove è possibile comprendere le interconnessio-

ni di una riflessione che molti interpreti hanno ritenuto fosse frammentaria, o hanno ritenuto

che dopo il 1924 Warburg non fosse stato più in grado di studiare. Invece è proprio dopo il

1924 che Warburg si è posto il problema di andare oltre il Rinascimento (che fino allora aveva

rappresentato l’unico ambito dei suoi studi), aprendosi alla questione dell’età moderna (pen-

sa ai suoi appunti su Giordano Bruno e l’idea di un universo infinito: si tratta del passaggio

da un universo chiuso ad un universo infinito). In questo modo Warburg è andato oltre l’idea

della migrazione dei simboli e delle immagini ponendosi il problema dell’orientamento umano

in un universo che non garantiva più il rapporto necessitato tra macrocosmo e microcosmo.

Per studiare Warburg bisogna dunque sempre combinare un metodo filologico, la ricerca delle

fonti e pubblicare i testi nella loro integrità richiamando anche la parte sommersa del suo pen-

siero. Solo così si può giungere alla comprensione strutturata della sua riflessione che ha un

fondamento antropologico, e che riguarda i fondamenti della espressione umana che sono va-

riamente declinati per temi, ma anche analizzando e combinando discipline apparentemente

tra loro lontane: arte, filosofia, antropologia, archeologia, letteratura, psicologia… Di qui l’idea

di Warburg di costruire una sintassi che al centro ha il tema: dalla parola all’immagine. Pensa

78 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://www.google.com/search?q=Beitr%C3%A4ge+zur+Geschichte+der+Renaissance+in+Italien&rlz=1C5CHFA_enIT1107IT1107&oq=Beitr%C3%A4ge+zur+Geschichte+der+Renaissance+in+Italien&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIGCAEQRRg80gEHMzc2ajBqNKgCALACAQ&sourceid=chrome&ie=UTF-8#:~:text=Mostra%20altro-,Geschichte%20der%20Renaissance%20in%20Italien,https%3A//archive.org%20%E2%80%BA%20geschichtederren00burc,-PDF
https://www.google.com/search?q=Beitr%C3%A4ge+zur+Geschichte+der+Renaissance+in+Italien&rlz=1C5CHFA_enIT1107IT1107&oq=Beitr%C3%A4ge+zur+Geschichte+der+Renaissance+in+Italien&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIGCAEQRRg80gEHMzc2ajBqNKgCALACAQ&sourceid=chrome&ie=UTF-8#:~:text=Mostra%20altro-,Geschichte%20der%20Renaissance%20in%20Italien,https%3A//archive.org%20%E2%80%BA%20geschichtederren00burc,-PDF
https://engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=5252
https://engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=5252


al ruolo sommerso che ha Nietzsche nella sua riflessione: in fondo il rapporto tra apollineo e

dionisíaco costituisce il presupposto della riflessione di Warburg su pathos e forma.

In che modo il pensiero warburghiano ha influenzato il suo lavoro di studioso?

A questo interrogativo non so risponderti con precisione: la ricerca ha occupato la maggior

parte della mia vita. Come ha scritto Burckhardt ho preferito seguire il mio istinto, e mi sono

posto come una sorta di Randfigur, cioè come una figura a margine che, come nei manoscrit-

ti e nei testi, sta a lato della pagina (Marc Bloch ha scritto che lo storico è come l’orco delle

favole: va dove sente odore della carne fresca. In qualche occasione ho avanzato alcune mie

riflessioni, come dimostrano i due libri La lutte pour le style (Paris 2006) e Aby Warburg. Uno
spazio per il pensiero (Roma 2022). Questa impostazione richiede lentezza e pazienza: a volte

devono trascorrere giorni per individuare una fonte o per trascrivere una parola da un mano-

scritto. Molto ho imparato dal mio maestro Eugenio Garin che, pur insegnando filosofia, si è

sempre occupato della edizione e della circolazione dei testi, rifiutando i voli pindarici e retori-

ci.

Partecipa a qualche progetto di ricerca, gruppo o casa editrice incentrato su temi warbur-
giani?

Vorrei pubblicare una raccolta di scritti giovanili di Warburg (soprattutto i suoi seminari, in

parte tuttora inediti, alcuni li ho pubblicati su diverse riviste) che sono importanti per com-

prendere la genesi del suo pensiero (ad esempio la critica all’idea di classicità o l’impronta del

pensiero di Darwin). Attualmente sto finendo di scrivere una biografia intellettuale di Panof-

sky: penso infatti che anche questo autore si collochi, mutatis mutandis, sulla linea tracciata

da Burckhardt e da Warburg.

Antonio Leandro Gomes de Souza Barros (Universidade Federal de São Paulo, Brasil)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburgiana?

A primeira vez foi durante a graduação em História da Arte, na UERJ. Se não me engano de for-

ma rápida em algum curso de historiografia. A Revista acadêmica do Instituto, “Concinnitas”,

havia publicado também o texto do próprio Warburg Imagens da região dos índios Pueblos da
América do Norte.

De que maneira você estudou Warburg?

Só me dediquei especificamente aos estudos warburguianos após meu doutoramento, e já

sob a orientação informal do professor Cássio Fernandes, UNIFESP. O que se intensificou o

suficiente para se converter em um trabalho de pós-doutorado sob a mesma supervisão. E

os estudos se deram fundamentalmente a partir das obras de Warburg publicadas em por-

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 79

https://engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=5051
https://engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=5051


tuguês, inglês e espanhol, além dos trabalhos acadêmicos dispersos em revistas, teses e

conferências. Sobretudo, considerando uma ampla gama de comentadores warburguianos:

o próprio Cássio Fernandes, Ernst Gombrich, Georges Didi-Huberman, Giorgio Agamben, Ed-

gar Wind, etc.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?

Em dois sentidos, cada qual partindo da articulação de Warburg com outros pensadores.

O primeiro e mais dedicado é o estudo sobre o papel dos temas e dos procedimentos as-

trológicos nas elaborações historiográficas da arte. Neste sentido, Warburg tem sido muito

importante para problematizar novos estudos sobre a poética de Fernando Pessoa. O segun-

do sentido é uma rede aberta de interlocuções possíveis do pensamento de Warburg com

questões, conceitos ou pensadores da cultura brasileira. Por exemplo, a relação entre arte e

loucura em interlocução com as pesquisas da Dra. Nise da Silveira.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?

Sim, o grupo de pesquisa Warburg e Renascimentos, coordenado pelo professor Cássio Fer-

nandes, UNIFESP – Guarulhos.

Fabián Ludueña Romandini (Universidad Argentina de la Empresa, Argentina)

¿Cómo (¿cuándo? ¿a través de quién?, etc.) entró en contacto con la tradición warburgia-
na?

Mi conocimiento de la obra de Aby Warburg tuvo lugar gracias a la mediación de mi maestro

argentino, el investigador y escritor Héctor Ciocchini quien fue el primer argentino que hizo

una residencia en el Warburg Institute y trabó una relación de amistad con Dame Frances

Amelia Yates y otros miembros de la institución. Gracias a su influjo, en mis estudios de grado,

cuando me iniciaba en el conocimiento filosófico, pude acceder por primera vez a los textos

de Warburg directamente en alemán.

¿Cómo estudió a Warburg?

Mi primer acercamiento se dio mediante el estudio de los textos publicados en alemán, en

la legendaria edición de la editorial Teubner de Leipzig que había reunido Gertrud Bing. Pos-

teriormente, durante mis estudios de posgrado, cuando viví en Europa por varios años, tuve

la ocasión de estudiar a Warburg, sus archivos, escritos y legado por medio de la frecuenta-

ción del propio Warburg Institute en Londres donde realicé, además, investigaciones sobre el

Renacimiento italiano vinculadas a mis propios temas de tesis y postdoctorado vinculados a

dicho período y sus temáticas concomitantes.

80 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



¿De qué manera el pensamiento warburguiano influyó en su propio trabajo como investi-
gador?

En una primera etapa, el pensamiento de Warburg influyó muy directamente en mis investiga-

ciones de posgrado pues estas estaban dedicadas al Renacimiento italiano, especialmente

al neoplatonismo renacentista y sus relaciones con la astrología y la magia. Tuve ocasión, de

este modo, de estudiar en el Warburg Institute el pensamiento de Marsilio Ficino, Pico della

Mirandola, Tommaso Campanella o Giordano Bruno, entre muchos otros. También estudié allí

las obras de artistas del Renacimiento como Sandro Botticelli, Leonardo da Vinci o Tiziano. En

una segunda etapa, ya como profesor titular de la Universidad y como investigador en el Con-

sejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) de la Argentina, mi trabajo

se orientó hacia la metafísica y sus desarrollos en una ultra-historia de la antropotecnolo-

gía que han llevado, en la larga duración de los milenios, a la construcción política y cultural

de la figura del Homo y su impacto, sobre todo, en el mundo occidental. En esta investigación,

sin duda, influyó el pensamiento de Warburg en la construcción metafísica de mi propia filo-

sofía como espectrología y disyuntología del Ser. Por esta razón, durante dicha etapa escribí

un libro dedicado a Aby Warburg en el que su figura es considerada profundamente también

desde un punto de vista metafísico. De modo que, en términos teóricos, Warburg ha sido una

compañía constante en mi trabajo tanto por lo que me ha inspirado como por las críticas a

su método que también he desarrollado con el tiempo a lo largo de mi obra. En la actuali-

dad, mi interés está sobre todo encauzado en la comprensión del todavía enigmático Atlas
Mnemosyne y sus implicaciones para la filosofía contemporánea.

¿Ha tenido contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que trabajen te-
mas relacionados con Warburg?

En efecto, he tenido contacto con otros investigadores, a nivel nacional o internacional, que

trabajan sobre la figura y la obra de Aby Warburg. En la Argentina, he sido el primer investiga-

dor de mi generación en traer el pensamiento de Warburg al centro de la escena filosófica y

el único que le ha dedicado un libro completo solamente a su figura. Por esta razón, he sido

contactado por diversos grupos de investigación de Latinoamérica para colaborar en publi-

caciones o como jurado de tesis doctorales. De igual modo, he estado en contacto con los

grupos editoriales que se interesan por publicar la obra de Warburg, o de sus estudiosos,

particularmente en lengua española y portuguesa pues me he concentrado asimismo en la

difusión de su pensamiento en el ámbito latinoamericano. Esto ha posibilitado también mi

participación en la organización de Congresos en la región dedicados al pensamiento y la

obra de Warburg y su influjo en las humanidades como conjunto interdisciplinario de saberes.

João Luís Lisboa (Universidade Nova de Lisboa, Portugal)

How—and when—did you first encounter the Warburgian tradition?

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 81



I found the first clues to Warburg’s work in various books by Peter Burke, one of which was

published in Portuguese in 1992, O Mundo como Teatro: Estudos de Antropologia Histórica
(Lisboa 1992). In this and other books by Burke (such as Eyewitnessing: The Uses of Images
as Historical Evidence, London 2001; Varieties of Cultural History, Ithaca (NY) 1997; History
and Social Theory, Cambridge 1992), I was interested in the fact that someone like Warburg,

known primarily as an art historian, proposed concepts and problems that implied the under-

standing of cultural paradigms and possible relations of exchange, transfer, or contamination.

However, the interest that the research group led by Artur Anselmo, at the Centre for the

History of Culture of NOVA University of Lisbon and, since 2014, at CHAM – Centre for the Hu-

manities, has devoted to the study of iconography in the history of printing, and in particular of

the markings of book professionals, has been based rather on the research of Erwin Panofsky

(Meaning in the Visual Arts: Papers in and on Art History, Garden City (NY) 1955) and on the

works on iconography and iconology derived from the Hamburg circle of which Warburg was

the main exponent. More recently, Dr. Fabio Tononi, a postdoctoral research fellow at CHAM

– Centre for the Humanities, led me to delve deeper into the Warburgian tradition. He has

taught two summer courses on Warburg at the Luís Krus Centre – Lifelong Learning, a training

institute based at NOVA FCSH, where NOVA scholars and researchers teach elective courses.

The courses on Warburg taught by Dr. Tononi are: “Aby Warburg and the Afterlife of Antiquity:

Art, Culture and Memory” and “The Aesthetics of Aby Warburg”. Tononi has also introduced

Warburg’s works in some of his other courses: “Aesthetics and Art Theory”, “Introduction to

Aesthetics”, and “Aesthetics and Experimental Aesthetics”. Furthermore, he has co-edited,

along with Jaynie Anderson and Bernardino Branca, a book on Edgar Wind—Warburg’s re-

search assistant in Hamburg—published in 2024 as Edgar Wind: Art and Embodiment, Oxford

2024.

In what ways have you engaged with Warburg’s work in your own research?

I have not directly addressed Warburg’s work. However, I have explored some of the themes he

contributed to developing, such as cultural memory, particularly in relation to the history of the

book, literature, the history of ideas, and cultural history. I have also explored iconography—a

theme dear to Warburg—in relation to the history of the book to understand the relationships

between image and text in the modern book (see, for example, with Artur Anselmo, Iconografia
do livro impresso: Impressores e papeleiros, algumas questões, 2014). Memory is another

theme I have focused on throughout my career (see, for instance, A leitura: algumas questões
sobre memória e exclusão, Lisboa 2008; and As escolhas da memória, 2020), albeit following

different traditions, from Maurice Halbwachs to Pierre Nora and Paul Ricoeur (Memória e
identidade(s) (partindo de vários textos de Ricœur), 2002). I have often approached these

themes from an interdisciplinary perspective, a method of inquiry that Warburg helped con-

solidate, and by emphasising the political, ethical, and cultural role that the assumption of

diverse collective memories has.

How has Warburgian thought informed your practice as a scholar?

82 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://it.annas-archive.org/md5/7625d26c4c13fa25604bb0b2f5c9d2df
https://it.annas-archive.org/md5/7625d26c4c13fa25604bb0b2f5c9d2df
https://it.annas-archive.org/md5/10e8394cdb29b044c6dc5416805c5e4e
https://it.annas-archive.org/md5/681bcff6e31bd80862d60d6a1404b6b5
https://it.annas-archive.org/md5/681bcff6e31bd80862d60d6a1404b6b5
https://it.annas-archive.org/md5/70bed9bb7223c640c819207e3460656a
https://zenodo.org/records/15593630
https://zenodo.org/records/15593630
https://zenodo.org/records/8252506
https://zenodo.org/records/13769321
https://doi.org/10.5281/zenodo.8349176
https://doi.org/10.5281/zenodo.8349176
https://zenodo.org/records/8252524
https://www.peterlang.com/document/1307809
https://www.peterlang.com/document/1307809
https://journals.openedition.org/cultura/2332
https://journals.openedition.org/cultura/2332
https://bibliografia.bnportugal.gov.pt/bnp/bnp.exe/registo?1740224
https://bibliografia.bnportugal.gov.pt/bnp/bnp.exe/registo?1740224
https://pt.mondediplo.com/2020/07/as-escolhas-da-memoria.html


Since my doctoral thesis—entitled Mots (dits) écrits: Formes et valeurs de la diffusion des
idées au 18ème siècle, au Portugal, 1998—I have been concerned with the diffusion of ideas,

discussing the specific forms and connections between oral, written, and printed culture, fo-

cusing not on perspectives of transfer, influence, or even reception, but rather on perspectives

of complementarity, conflict, and difference in meanings, audiences, and appropriations. My

doctoral thesis was examined in 1998 by Professor Peter Burke, known for his work in the War-

burg tradition and to whom I dedicated a book chapter (Commenting on Peter Burke’s “Turn or
Return? The Cultural History of Cultural Studies, 1500–2000, in Literary into Cultural History
– De l’histoire littéraire à l’histoire culturelle, Bucharest 2009).

Are you presently involved in any research projects, networks or publishers that focus on
Warburgian themes?

As Director of CHAM, I currently supervise, though not directly involved in, Dr. Tononi’s work,

which stems from the Warburgian tradition, and his summer course on Warburg.

Laura Malosetti Costa (Universidad Nacional de General San Martín, Argentina)

¿Cómo (¿cuándo? ¿a través de quién?, etc.) entró en contacto con la tradición warburgia-
na?

Como estudiante de la carrera de Historia del Arte en la Facultad de Filosofía y Letras de la

Universidad de Buenos Aires, a mediados de la década de 1980, tras el fin de la última dic-

tadura militar, regresó a la Argentina tras cuatro años de estudio en Florencia José Emilio

Burucúa, a quien considero mi maestro en todos los sentidos, quien trajo a nuestras aulas

la tradición warburgiana. Comenzó a brindarnos sus clases como parte de la cátedra de arte

del período barroco del también muy generoso y admirado profesor Héctor Schenone y po-

co después creó la cátedra de Teoría e Historiografía de las Artes, de la cual llegué a ser

profesora. Burucúa nos introdujo en la tradición warburgiana a partir de la lectura de textos

que empezaban a traducirse de Ernst Gombrich, Jan Bialostocki, Fritz Saxl, Erwin Panofsky.

Él hizo la primera traducción mundial al español de dos textos fundamentales de Aby War-

burg y sus discípulas tradujimos textos de investigadores del Instituto Warburg. Yo traduje

el texto de Henri Frankfort discutiendo las teorías del inconsciente colectivo de Carl Gustav

Jung y demostrando que era más acertada la teoría de Pathosformeln de Warburg (José Emi-

lio Burucúa (editado por), Historia de las imágenes e historia de las ideas. La escuela de Aby
Warburg, Buenos Aires 1992).

¿Cómo estudió a Warburg?

Lo estudié como alumna, luego becaria de investigación y profesora auxiliar de las cátedras

de José Emilio Burucúa. También gracias a las enseñanzas del Prof. Héctor Ciocchini, quien

trabajó largos años en el Instituto Warburg de Londres y tras su regreso a Buenos Aires nos

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 83

https://run.unl.pt/handle/10362/3652
https://run.unl.pt/handle/10362/3652
https://it.annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6
https://it.annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6


recibió generosamente como estudiantes en su casa brindándonos consejo y prestándonos

libros raros y valiosísimas lecturas y recomendaciones.

¿De qué manera el pensamiento warburguiano influyó en su propio trabajo como investi-
gador?

Desde el primer momento mi investigación estuvo signada por el pensamiento warburguiano.

Al principio, cuando el bicentenario de la Revolución Francesa, trabajamos con Burucúa sobre

la persistencia y ambivalencia de los símbolos antiguos resignificados por la Revolución

Francesa en las naciones del Río de la Plata (Uruguay y Argentina). Mi primera beca de investi-

gación como estudiante en 1978 fue con el tema: “Temas de encuadre en la pintura argentina

y latinoamericana, siglos XIX y XX” con Jan Bialostocki como principal marco teórico. Traba-

jé luego sobre las fórmulas iconográficas antiguas europeas en la construcción del paisaje

americano y las Pathosformeln del rapto y cautiverio de mujeres en las construcciones del

imaginario americano de las guerras de conquista y de creación de las naciones.

¿Ha tenido contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que trabajen te-
mas relacionados con Warburg?

¡Sí! Numerosas veces. El último encuentro warburguiano del que participé fue en Ciudad de

México en 2017: “Warburg en/sobre América: translaciones y proyecciones. Warburg in/on

America: Transfers and Projections” (Museo Universitario de Arte Contemporáneo, México, 6-8

septiembre 2017). Allí presenté mi investigación warburgiana sobre la ambivalencia y las cla-

ves de la inmediata difusión mundial desde fines del siglo XIX de la figura de Tabaré, el indio

charrúa fruto y víctima de la violencia del rapto de mujeres creado por el poeta uruguayo Juan

Zorrilla de San Martín (1888). Ese asunto fue puesto en escena en la exposición “Tabaré Cos-

mopolita” (Montevideo, Museo Zorrilla, 20 septiembre – 24 noviembre 2018), cuyo catálogo

puede verse en este enlace.

Claudia Mattos Avolese (Tufts University, USA)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburgiana?

Entrei em contato com a obra de Warburg nos anos 90 durante meu doutorado na Alemanha.

Em 2000, passei um ano em Londres trabalhando diariamente no Warburg Institute.

De que maneira você estudou Warburg?

Lendo seus textos, explorando o seu arquivo no Warburg Institute de Londres. Lendo os textos

clássicos escritos sobre ele, lendo a bibliografia atual sobre sua obra.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?

84 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://museozorrilla.gub.uy/innovaportal/v/109127/56/mecweb/tabare-cosmopolita


Como uma historiadora da arte vinda da América Latina e educada na Alemanha, a obra de

Warburg foi fundamental em minha trajetória. Sua releitura por historiadores da arte como

Martin Warnke, Hans Belting, Horst Bredekamp, Sigrid Weigel e, um pouco mais tarde, Di-

di-Huberman, Philippe-Alain Michaud, Carlo Severi e outros, enfatizando as relações entre

imagem e memória, e a ideia de imagens como Bilderfahrzeuge, transformou o campo da

História da Arte, tornando-o mais horizontal e dissolvendo ideias sobre centro e periferia.

Tais transformações no campo facilitaram a inserção de historiadores da arte, como eu, nos

debates internacionais, uma vez que tornou-se possível entender a produção artística em lu-

gares como a América Latina, não como derivada e imitativa, mas como específica, criativa

e singular. O interesse de Warburg por tradições não europeias, como as dos Hopi nos EUA

e tradições árabes, por exemplo, também ajudou a expandir o campo da HA, legitimando o

estudo dessas produções. Sua obra ajudou igualmente a expandir o campo da HA em direção

aos Estudos Visuais, algo que se tornou importante para meu trabalho. Por fim, Warburg me

ajudou a sempre pensar a arte em sua relação com a imagem (mental) e a refletir de forma

mais teórica sobre o trabalho da imagem no campo da cultura. Warburg, e as novas leituras

de sua obra a partir dos anos ’90, foram centrais para a construção do quadro de referências

a partir do qual desenvolvo meu trabalho hoje.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?

No momento, me encontro em Hamburgo, passando três meses como “Warburg Professor”

na Warburg Haus.

Luiz Marques (emeritus, Universidade Estadual de Campinas, Brasil)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburgiana?

Se minha memória não falha, creio que foi através de uma série de palestras ministradas por

Ettore Camesasca no Instituto de Cultura Italiana em São Paulo, por volta de 1976. Havia li-

do a Arte Clássica de Wölfflin e só jurava, então, pelo formalismo. Camesasca me abriu essa

“outra” dimensão da história da arte, a dimensão iconológica, com nomes como Panofsky,

Warburg, Saxl, Seznec, Mâle, mas também Cassirer. Depois, em 1978 (quando já havia me

instalado em Paris) a leitura de “A perspectiva como forma simbólica” despertou meu interes-

se pela ideia de que a história da arte podia ser algo mais do que a capacidade de atribuir

uma obra a um artista. Dado que minha formação era em ciências sociais, li então muito Pi-

erre Francastel, um autor que hoje aprecio muito menos e minha diretora de tese era sua

viúva, Galienne. Isso posto, meus historiadores de referência permaneceram, durante minha

Tese de doutorado sobre a pintura italiana do século XIII (1978-1983), Roberto Longhi e seus

discípulos. Só a partir de 1986, retornado ao Brasil e longe dos museus, fui, por assim dizer,

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 85



“levado” a me interessar por outras dimensões da história da arte, entre os quais, obviamen-

te, Warburg. Mas foi uma leitura, por assim dizer, tardia.

De que maneira você estudou Warburg?

Li os ensaios reunidos sucessivamente por Gertrud Bing no livro La Rinascita del paganesimo
antico. Monumentais pela erudição e intuições, evidentemente, e também por sua crítica im-

plícita ao positivismo histórico. Em “L’ingresso dello stile ideale anticheggiante nella pittura

del primo Rinascimento”, Warburg faz uma observação que sepulta a religião positivista do

documento: “Non si dovrebbe far dipendere l’influenza del Laocoonte soltanto dal fato del suo

tangibile ritorno. Non temo più di essere frainteso dicendo: il gruppo dei dolori di Laocoon-

te, il Rinascimento, se non lo avesse scoperto, avrebbe dovuto inventarlo, proprio per la sua

scolvolgente eloquenza patetica”. Mas o texto dele que mais me marcou permanece sendo Il
rituale del serpente, que tem pouca ou nenhuma interface com a história da arte.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?

Não se pode ler Warburg sem ser influenciado por ele, mas eu diria que as leituras que mais

me entusiasmaram nesse universo warburguiano foram as de seu discípulo direto e dileto,

Edgar Wind. Pode-se aplicar aqui a trilogia esquemática (da qual, em geral, discordo) propos-

ta por Ezra Pound: o inventor, o mestre e o diluidor, ou seja, Warburg, Wind e, enfim, seus

seguidores.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?

Não. Há muitos anos não trabalho mais com história da arte.

Ulrich Pfisterer (Zentralinstitut für Kunstgeschichte | Ludwig-Maximilians-Universität,
Deutschland)

How (when, through whom, etc.) did you first come into contact with the
Warburgian tradition?

During the 1990s I studied and worked in Freiburg im Breisgau, Munich, Rome, Göttingen,

and Florence. Perhaps one does not do these places too much injustice by describing them

at the time as mostly “positivist” and “conventional” in the best sense of the term. Warburg

was at most one name among many—overall, engagement with the history of the discipline of

art history seemed to me a rather peripheral concern compared to the study of “real” works

and historical sources. When I began my position as assistant professor at the University of

Hamburg in 2000, however, I experienced a kind of intellectual shock: in Hamburg—where

scholars such as Martin Warnke, Wolfgang Kemp, and Charlotte Schoell-Glass were teaching

at the time—no question was discussed without reference to the history of scholarship and to

86 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



Warburg in particular. The history of science—Wissenschaftsgeschichte in the broader German

sense—was firmly established as a respected scholarly field in its own right. Plus, the Warburg

House, which was reopened to the public in 1995 as a foundation and institution affiliated

with the university, was the locus of intellectual life in Hamburg. In retrospect, this was one of

the most formative and intellectually challenging experiences for me—although, to be honest,

I am also glad that I did not begin my studies in Hamburg and was thus initially spared the full

complexity of disciplinary self-reflection.

In what way have you studied Warburg?

My aim has always been to study and understand Warburg on three interconnected levels: 1.

as a person, thinker, and scholar—as he reveals himself in his handwritten notes and publi-

cations (bearing in mind that Warburg’s thought famously divides between published results

focused on specific works and contexts, and more theoretical reflections found in his man-

uscripts); 2. as an art historian situated within the context of both German-language and

international art history and other sciences and scientific institutions in the decades around

1900; 3. with regard to the continued relevance and intellectual vitality of certain observa-

tions, theses, and concepts he developed, and their capacity to stimulate contemporary art

historical discourse. The “ghosts” of Warburg—whether his own deliberately open-ended ideas

or the often equally vague and ever-growing body of interpreters—do not always make critical

assessment and contextualization any easier. In a sense, Warburg’s own dictum applies to

himself: “Athens must always be reconquered from Alexandria”. The lasting fascination lies in

the fact that Warburg opened up paths of thought without ever fully pursuing or illuminating

them himself.

How has Warburgian thought influenced your own work as a scholar?

Self-analyses, of course, are never entirely accurate. However, I believe I can say that it was

primarily the writings of Erwin Panofsky—and his attempt to formulate a clear and convincing

conclusion as possible—that first elicited my greatest admiration. It was only through engaging

with the concept of style and Michael Baxandall’s writings that I later came to realize—perhaps

more clearly than before—that certain questions and challenges lie precisely in the absence

of definitive solutions, and instead in how a scientific argument can be developed that accom-

modates multiple possibilities and uncertainties.

By contrast, the impulse to situate Warburg’s thought and ideas as closely as possible within

the context of his time is much more narrowly focused—not with the aim of diminishing his

achievements, but rather because the tendency in scholarship to overly exalt certain “lumi-

naries” leads to the dense and highly interesting network in which ideas and insights were

developed being reduced to a rather unproductive cult of personality. Warburg’s interdis-

ciplinary thinking, which traces the cultural pathways across Europe and beyond, certainly

encourages one not to confine one’s own research to a single geographical, chronological or

thematic area—even though today’s overwhelming flood of publications in every field might

suggest otherwise. Finally, Warburg’s lifelong endeavor to investigate the fundamental motiva-

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 87



tions and questions underlying image and art production serves as an excellent reminder not

to lose sight of these broader connections in one’s own work and specialization.

Are you involved with any research projects, groups, or publishers that focus on Warbur-
gian themes?

Since 2010, I have served as the general editor of the Collected Writings – Critical Edition
(Gesammelte Schriften – Studienausgabe) of Aby Warburg. Together with Hans Christian

Hönes, I edited Volume 4, Fragments on the Theory of Expression (Fragmente zur
Ausdruckskunde), which was published in 2015. I hope that the final volumes of this long-

term project—whose first volumes appeared in 1998—will soon be completed. In fact, it is only

this comprehensive foundation of Warburg’s published and unpublished writings that provides

a reliable basis for future scholarly debate and interpretation. In a current book project, by

contrast, I seek to shift the focus away from the “hero worship” of Warburg and toward the

significance of his teaching at the university and his intellectual exchanges with students. In

this context—and especially in comparison with Erwin Panofsky—very productive new insights

begin to emerge.

Ivan Pintor Iranzo (Universitat Pompeu Fabra, España)

¿Cómo – ¿cuándo? ¿a través de qué/quién? – entró en contacto con la tradición warbur-
giana?

Mi primer contacto con Warburg fue a finales de los años noventa. Yo estaba desarrollando mi

tesis de Máster, sobre los fenómenos de secuencialidad y yuxtaposición visual y las lógicas de

montaje tanto en el cine como en la pintura narrativa y el cómic. Tenía la Biografía intelectual
de Warburg escrita por Gombrich. La había comprado en un mercadillo porque conocía bien a

Gombrich, y me pareció que podría ser interesante en algún momento. Incluso la había ojea-

do, pero bien porque no le había prestado demasiada atención, bien porque no se adentraba

en el pensamiento profundo de Warburg, la había dejado de lado. Fue entonces cuando en-

contré, primero, la edición italiana de La rinascita del paganesimo antico. No la entendí bien;

me pareció que se me resistía pero la cuestión del gesto y el pathos sí que me llevaron a

anotar algunos de los textos y emplearlos para abordar el cine, aunque siempre con mucha

prudencia. Fue entonces cuando, en 1998, encontré el entonces recién aparecido libro de

Philippe-Alain Michaud Aby Warburg et l’image en mouvement, que para mí fue el detonante

definitivo de mi acercamiento a Warburg. Empecé entonces a buscar algunos otros libros que

completasen mi visión de Warburg, el primero de los cuales fue los Essais florentins en la edi-

ción de Evelin Pinto, de 1990.

¿Cómo estudió a Warburg? ¿A través de qué textos? ¿Se ha acercado más a la figura de
Warburg a través de los importantes estudios dedicados a su obra?

88 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



Como indiqué más arriba, tras mi primer acercamiento a Warburg, busqué otros textos que

complementasen los ya mencionados. El más importante de ellos fue la edición del Atlas de

Martin Warnke, ya en los 2000. Además, me hice con el catálogo de la exposición de Werner

Rappl, porque había leído un texto suyo en la revista de cine “Trafic nº 9” (yo las colecciona-

ba en la época). Después llegó la búsqueda de textos de Edgar Wind, la lectura de L’Image
survivante de Georges Didi-Huberman, el contacto con el pensamiento de Giorgio Agamben y

el descubrimiento de su texto Aby Warburg
e la scienza senza nome, los siguientes trabajos de Didi-Huberman y la búsqueda de otras

fuentes que me permitieron ir acercándome a su pensamiento e ir desplazándolo hacia for-

mas de aproximarme al análisis de la iconología y las transmisiones gestuales y las “grandes

energías configuradoras” en el cine, el cómic o la serialidad televisiva primero y, más tarde,

en la esfera pública, a través de una iconología política nutrida de fuentes diversas pero ges-

tada a partir de los trabajos de Warburg.

¿Ha influido el pensamiento warburguiano en su propio trabajo como académico? ¿De qué
forma?

Muchísimo, primero porque tanto la mayor parte de mis textos de las últimas dos décadas se

han visto fundamentados en metodologías que provienen de la iconología o que, a través de

otras vías (los estudios sobre cine, la antropología de De Martino, los estudios sobre la ima-

gen fotográfica de Ariella Azoulay, el pensamiento sobre las imágenes de artistas y activistas

como Hito Steyerl) se complementan con ella. Pero además, el modo de articular el pensa-

miento a partir de lógicas yuxtapositivas atentas al intervalo de pensamiento ha sido, es y

continúa siendo el motor de mi modo de trabajo, en una búsqueda de referentes que va de

Warburg a Godard, la propia Steyerl o el ensayo visual contemporáneo a través de redes. Por

lo que respecta a la docencia, desde 2010 baso mi curso de Máster en el Máster en Estudios

de Cine y Audiovisual contemporáneo en la UPF en la labor de Warburg, que voy desplegando

a través de un análisis de las grandes configuraciones del audiovisual contemporáneo, di for-

ma a una asignatura de grado en Comunicación, Evolució dels llenguatges visuals, a partir de

las aportaciones de Warburg y centrando la tarea de las estudiantes en la elaboración de Pa-

neles y ensayos visuales, y he realizado numerosos cursos de aproximación a una iconología

de las formas visuales contemporáneas fundamentada en el trabajo de Warburg.

¿Ha estado en contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que traten
temas warburguianos?

Sí, he coordinado dos proyectos de investigación financiados por el ministerio, MOVEP (REF:

CSO2017-88876-P) y MUMOVEP (REF: PID2021-126930OB-I00) que parten de la metodolo-

gía warburgiana, colaboro con miembros del proyecto Engramma y he colaborado también,

por ejemplo, con el Grupo de Estética Contemporánea (Universidad Complutense de Madrid,

dir. Antonio Rivera García).

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 89



Vanessa A. Portugal (Trinity College, Ireland)

How (when, through whom, etc.) did you first come into contact with the Warburgian tradi-
tion?

My first contact was with Aby Warburg’s Bilderatlas Mnemosyne via Warburg’s Gesammelte
Schriften edited by De Gruyter. It must have been during 2012 when Linda Báez, tutor for my

MA in History of Art programme at Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM) recom-

mended I read it to develop my explorations on the Visconti-Sforza deck.

In what way have you studied Warburg?

During my MA, Linda introduced me to the work of Aby Warburg and the contemporary Bild-

wissenschaft, often lending me newly published books in German. This allowed me to explore

several key concepts developed by Warburg, as well as their reception in contemporary art

theories of Bildwissenshaft and Phénoménologie. I also took a module on critical art theo-

ry with Mariana Botey, which explored Indigenism, and I deepened my study of Warburg’s

work in the artistic context of early twentieth-century United States—particularly his analysis

of the Hopi ritual from the Serpent Ritual. My analysis focused on both the psychoanalytical

explorations regarding the origin of the symbol (following initial readings of Aby Warburg: An
Intellectual Biography by Ernst Gombrich, La guarigione infinita, edited by Davide Stimilli); as

well as the contemporaneous ideas of artists who sought essential truths in Indian Reser-

vations or Native American communities—for instance, the Taos environment developed by

Mabel Dodge Lujan. Later on, I studied Warburg’s early iconographical analysis of antisemitic

images in newspapers (from Charlotte Schoell-Glass’s The Archive’s Silent Record:
Anti-Semitism and the Formation of Aby Warburg’s “Cultural Science”) and explored the con-

text of the Interwar period Germany. A work I presented in the cycle of conferences for

the exhibition Otto Dix. Violencia y Pasion at the Museo Nacional de Arte in Mexico City

in 2016. Then in 2018, I explored the history library (as a knowledge-building machine),

which was the topic of my talk at International Symposium of the Masters in Conservation

of Documental Archives, “Documental archives: Bibliotecas-Archivos-Museos Conceptos, in-

tervención, proyectos” (Escuela Nacional de Conservación, Restauración y Museología

(ENCRyM), Mexico City, Mexico), and for a seminar session I gave at the invitation of Linda

Báez for her MA and PhD students at UNAM. All of this took place before I joined Linda and

Emilie Carreón in the project “Aby Warburg y los estudios precolombinos: reconstrucción histo-

riográfica y desarrollo teórico” based at Instituto de Investigaciones Estéticas (IIE-UNAM) from

2019-2023. The project gave me the opportunity to reflect on Warburg’s ideas by reading and

translating his diary (documenting his experiences), notes (containing his observations, aes-

thetic insights, and even theoretical approaches), and conference talks (expressing maturing

reflections) from his trip to the USA. This was the best experience for engaging with Warburg’s

ideas. Until then, most of the reading material available to non-German speakers is mediat-

ed through translators and secondary sources. Accessing Warburg’s direct impressions and

90 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://annas-archive.org/md5/8796d46c41d51a46266f31b6d2b7e473
https://annas-archive.org/md5/8796d46c41d51a46266f31b6d2b7e473
https://annas-archive.org/md5/dddf2ae86ec745d5435eddf8dd08d1fe
https://server.esteticas.unam.mx/arte_precolombino/aby-warburg-y-los-estudios-precolombinos-reconstruccin-historiografica-y-desarrollo-terico
https://server.esteticas.unam.mx/arte_precolombino/aby-warburg-y-los-estudios-precolombinos-reconstruccin-historiografica-y-desarrollo-terico


amendments in his notes allows the contemporary reader to engage with him not just as a

valuable thinker, but as a very methodical, intuitive, creative and critical scholar, armed with

the most advanced technology of his time which he employed to further the discipline. De-

spite being shaped by the contemporary Zeitgeist, Warburg developed remarkably creative

approaches to fundamental questions regarding human culture, and the human impulse to

make and use images.

How has Warburgian thought influenced your own work as a scholar?

Warburg’s work and reflections offered a refreshing example of interdisciplinary methodology

that helped me address several concerns I faced when studying artifacts and art objects.

Warburg’s concepts, and their legacy developed by diverse scholars engaged with

Bildwissenschaft studies, enabled me to move beyond the stylistic analysis or iconographical

influence—however important these factors be—to reach the deeper human impulse to create

and to use and engage with certain motives and/or artifacts. Starting from my work on astro-

logical images, Warburg’s pioneering study of the mobility of images across temporalities and

geographies has been essential to explore the almost magical responses that astrological im-

ages, artifacts, and even acts awaken in spectators and performers.

Are you involved with any research projects, groups, or publishers that focus on Warbur-
gian themes?

The project “Aby Warburg y los estudios precolombinos: reconstrucción historiográfica y de-

sarrollo teórico” carried out with Linda and Emilie Carreón at Instituto de Investigaciones

Estéticas (IIE-UNAM) between 2019-2023, explored the influence of American Studies on Aby

Warburg’s work and, conversely, Warburg’s impact on Latin America art and scholarship. One

of the main outcomes of the project is the book Aby Warburg en/sobre América: Historia,
sobrevivencias y repercusiones (UNAM, 2024). Additional outputs include various online study

resources in Spanish, such as Warburg’s notes, reflections, and object collection from his trip

to the USA; as well as a critical edition of Warburg’s lectures about that journey.

Vera Pugliese (Universidade de Brasília, Brasil)

Como (quando, por meio de quem, etc.) você entrou em contato pela primeira vez com a
tradição warburgiana?

Li, pela primeira vez, sobre Warburg em 1989, em Miti emblemi spie, que Carlo Ginzburg

publicara três anos antes, ainda durante minha Graduação em Artes Visuais e comecei

a procurar suas obras ou comentadores/as em bibliotecas, pois ainda não havia Internet.

Encontrei muitos comentários discrepantes sobre ele até conhecer seus comentadores clás-

sicos, enquanto me aprofundava no estudo de Erwin Panofsky, no qual se baseou minha

primeira formação, interessando-me crescentemente pela teoria e historiografia da arte. Co-

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 91

https://server.esteticas.unam.mx/arte_precolombino/aby-warburg-y-los-estudios-precolombinos-reconstruccin-historiografica-y-desarrollo-terico
https://server.esteticas.unam.mx/arte_precolombino/aby-warburg-y-los-estudios-precolombinos-reconstruccin-historiografica-y-desarrollo-terico
https://engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=6138
https://engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=6138


mo não havia curso de graduação de História da Arte no Brasil nessa época, comecei a

frequentar congressos na área e, em 1990, ingressei em Filosofia na Universidade de São

Paulo (USP), onde cursei diversas disciplinas nos Cursos de História e Antropologia, procuran-

do aprofundar minha base teórica. Em 1992, no início do meu primeiro Mestrado (que então

durava 4 anos), finalmente pude ler La rinascita del paganesimo antico, na tradução italiana

de 1966, em um curso semestral de extensão na USP, sobre o Instituto Warburg. Essa obra

começou a desconstruir o que eu havia estudado sobre História da Arte. Foi um processo pe-

noso e delicioso ao mesmo tempo, que paulatinamente me reorientou em relação à minha

noção de arte e imagem, cultura e a tarefa de uma historiadora da arte. Após um intenso

treinamento no método iconográfico de matriz panofskyana em Minas Gerais, minha pesqui-

sa passou a conflitar com o contato mais aprofundado com os estudos warburguianos, ao

longo dos anos 1990. A disjunção entre concepções demasiadamente díspares de História

da Arte foi tão intensa que passou a comprometer meu Mestrado acerca de certos retábulos

setecentistas da região mineradora, nos quais reconheci imagens que entendia como sobrevi-

vências antigas e medievais infiltradas na talha barroca. Mas essa hipótese era insustentável

diante da bibliografia orientada para uma aplicação apenas instrumental de Panofsky, mes-

clada a princípios da semiótica peirceana, que, então, se praticava em alguns núcleos, no

Brasil. Ao não conseguir solucionar a aporia que me afetava e sem querer forçar um objeto de

investigação a um enquadramento teórico-metodológico inadequado, desliguei-me do Progra-

ma de Pós-Graduação. Contudo, continuei a pesquisar, desconhecendo o retorno a Warburg

que concorreu para a formação da iconografia política nos anos 1990, em Hamburgo (es-

pecialmente a partir dos Simpósios de 1990 e a respectiva publicação “Aby Warburg. Akten

des internationalen Symposions Hamburg”, organizada por Horst Bredekamp, Michael Diers,

e Charlotte Schoell-Glass, em 1991). Consequentemente, tive que propor outro tema, dessa

vez relacionado à modelagem da simbólica estatal no Brasil, concernente à construção na-

cionalista de temas e heróis republicanos, no início do século XX. Tornou-se evidente que eu

não desejava me especializar em um período histórico, estilo ou gênero pictórico, em certa/s

produção(ções) artística(s) ou artista(s). Tendo em mente as reivindicações que Warburg pro-

feriu no encerramento de sua conferência Italienische Kunst und internationale Astrologie im
Palazzo Schifanoja zu Ferrara de 1912, eu me interessava pela escrita da história da arte,

quais são seus marcos epistêmicos incontornáveis, a partir de que objetos de investigação e

em que consistiam e diferentes fundações teórico-metodológicas e seus deslocamentos epis-

temológicos quando seus conceitos eram confrontados a outros meios culturais, regionais e

até locais, em diferentes épocas. Caminhando em direção à pesquisa em Teoria e Historiogra-

fia da Arte, mergulhei nos estudos que se dedicavam a uma exegese da obra de Warburg, que

convergiriam, apenas em 2001, para a leitura de Devant l’Image (Paris 1990), de Georges

Didi-Huberman, em cuja proposta de revisão epistemológica da disciplina reconheci críticas

contundentes. O livro parecia verbalizar tensões constitutivas da própria história da arte, que

eu experienciara na década anterior. Em 2000, quando Warburg ainda era uma referência de

um “precursor” de Panofsky, salvo sua circulação muito restrita na história da arte desde os

anos 1970 e raras exceções finesseculares, e a amplitude e profundidade da obra didi-hu-

92 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



bermaniana era praticamente desconhecida no Brasil, transferi-me para Brasília por motivos

pessoais, e retomei o Mestrado, que teve Warburg como autor de referência, assim como

ocorreria com o Doutorado.

De que maneira você estudou Warburg?

Conforme comentei, desde 1992 estudei Warburg em La rinascita del paganesimo antico (Fi-

renze 1966), Aby Warburg: an Intellectual Biography (London 1970) de Ernst Gombrich, e

obras de autores/as dos estudos warburguianos, paralelamente ao aprofundamento na obra

de Panofsky e na constituição do Warburg Institute, ainda com escassas referências. Por

exemplo, ansiei durante 7 anos até conseguir ter diante dos meus olhos as reproduções das

pranchas do Bilderatlas Mnemosyne, do qual conhecera apenas descrições. Ainda assim,

esse estudo transformou estruturalmente minha formação em História da Arte, e me fez inter-

romper o primeiro Mestrado e orientar minha especialização para a Teoria e Historiografia da

Arte. Mesmo em 2003, na impossibilidade de realizar a desejada investigação teórica sobre

Warburg, devido a motivos circunstanciais, realizei uma pesquisa que imergiu em sua obra e

fortuna, a partir de uma associação entre imagens, assim como o faria no doutorado, tam-

bém na Universidade de Brasília (UnB). Mas além de me aprofundar em alguns dos ensaios

warburguianos e no Bilderatlas Mnemosyne (1927-1929) à época, interessava-me compre-

ender a potência heurística de suas proposições, diante do que eu começava a reconhecer

como um retorno* a Warburg.

Tendo começado a lecionar História da Arte em universidades desde 1993 em São Paulo

e, depois, em Brasília, meu segundo mestrado Entre o anônimo La Vierge Enfant e o São
Domingos, de Matisse: Imagem e Olhar na Historiografia da Arte (2003-2005) debruçou-

se sobre a ordem epistemológica da associação de obras de arte, a qual me causara uma

intensa experiência estética havia anos, confrontando o modelo do método panofskyano

a premissas lançadas por Warburg no Bilderatlas Mnemosyne, colocadas em diálogo com

certos conceitos propostos por Walter Benjamin e Didi-Huberman. Em seguida, comecei a

publicar uma série de artigos sobre o teor teórico dessa pesquisa, exaltando a acepção war-

burguiana da noção de Nachleben der Antike e seu conceito de Pathosformel, assim como

a recepção de Warburg pela Historiografia da Arte contemporânea na França e Brasil. Entre

2009 e 2013, realizei o Doutorado, centrando-me na questão do agenciamento das eficácias

formais operado pelo conceito de Pathosformel, enquanto confrontei as noções de tempo-

ralidade complexa na historiografia da arte em Warburg, o primeiro remontando à noção

springeriana de Nachleben e, o segundo, à memória disciplinar francesa do tabu do ana-

cronismo face à École des Annales, que também teve grande pregnância na formação e

consolidação de cursos de humanidades em universidades brasileiras. Na Tese Os Sudários
de Bené Fonteles, o Chemin de la Croix de Henri Matisse e as Stations of the Cross de Barnett
Newman: pathos e anacronismo na Historiografia da Arte considerei obras modernas e con-

temporâneas relacionadas à tradição renascentista da Via Crucis, debruçando-me sobre uma

constelação de imagens canônicas da tradição pictórica ocidental diante da Paixão crística.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 93



Analogamente, esse percurso engajou o estudo de certas matrizes teóricas da História da

Arte, ligado, ainda, à minha atuação como docente estatutária na UnB, desde 2010, lecio-

nando Teoria e Historiografia da Arte. Lembro que à época, quando apresentei o trabalho A
História da Arte como Montagem de Tempos Anacrônicos sobre a relação entre o Bilderatlas
Mnemosyne e a KBW face a certas aberturas do Passagen-Werk, de Benjamin, no “5º Se-

minário Nacional de História da Historiografia: biografia & história intelectual”, em Mariana/

MG, em 2011, fiquei surpreendida com o interesse dos colegas historiadores e levei, no ano

seguinte, um trabalho que cotejava princípios metodológicos em Warburg e Panofsky. En-

tre 2012 e 2015, recebi a tarefa de implantar o quinto bacharelado em História da Arte no

país, embora as Linhas de Pesquisa dessa área já estivessem presentes nos Programas de

Pós-Graduação majoritariamente em Artes Visuais, mas também, em História. Tal responsa-

bilidade envolvia realizar ajustes no Projeto Pedagógico do Curso, em um trabalho coletivo

que também envolveu o diálogo com as coordenadoras dos outros quatro cursos no Rio de

Janeiro, São Paulo e Rio Grande do Sul, e que tornou ainda mais premente minha preocupa-

ção sobre matrizes teóricas da produção de conhecimento em História da Arte e os contextos

de transformação da área no meio acadêmico brasileiro. Por um lado, esse interesse rendeu

textos como Johann J. Winckelmann e Aby Warburg: diferentes olhares sobre o antigo e seus
tempi, publicado no “Archai Journal: on the Origins of Western Thought”, em 2016. Por outro,

convergiu para o projeto de pesquisa referente à minha atuação na Pós-Graduação em Artes

Visuais da UnB, desde 2014, na qual oriento Mestrados e Doutorados dedicados a esse es-

copo.

* Se me permite, faço uma breve digressão, citando um texto que atualmente está no prelo,

para esclarecer que quando comecei a utilizar a expressão “retorno”, desde meus primei-

ros textos sobre Warburg, em 2003, é evidente que não foi por entender equivocadamente

que em algum momento ele teria deixado de ser estudado, sobretudo na Alemanha e Itália.

Falar em retorno a Warburg, para mim, significa que é irrecusável que sua obra tem ofereci-

do outras importantes camadas de legibilidade da própria História da Arte, após a abertura

conceptual oferecida pelo pensamento pós-estruturalista, e a atenção proporcionada pelo

olhar poético sobre a História da Arte face à produção artístico-cultural contemporânea. Di-

recionada sobretudo à compreensão do Renascimento e outras produções artístico-culturais

consideradas por Warburg, seja pela fundamental fortuna consolidada há muitas décadas pe-

los estudos warburguianos em seu sentido exegético, bem como pela abertura de estudos

que buscaram, justamente, compreender a importância das proposições de Warburg frente

aos caminhos contemporâneos da Historiografia da Arte. Utilizo a noção de retorno também

devido ao teor transgressor da obra warburguiana a qualquer tipo de encarceramento da prá-

tica historiadora da arte diante da imagem, que impede que ela seja subsumida a um critério

de autoridade que buscasse legislar sobre quem poderia estudá-lo ou a quais objetos pode-

riam ser estudados sob a evocação de seu nome. A noção de retorno tampouco se refere a

usos subservientes, meramente terminológicos ou modismos, além de mesclas com teorias

que lhe seriam refratárias, ou ainda a redução de seus densos e profundos princípios teóricos

94 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://www.google.com/search?q=Johann+J.+Winckelmann+e+Aby+Warburg%3A+diferentes+olhares+sobre+o+antigo+e+seus+tempi&rlz=1C5CHFA_enIT1107IT1107&oq=Johann+J.+Winckelmann+e+Aby+Warburg%3A+diferentes+olhares+sobre+o+antigo+e+seus+tempi&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOdIBBzIwOWowajeoAgCwAgA&sourceid=chrome&ie=UTF-8#:~:text=Johann%20J.%20Winckelmann%20e%20Aby%20Warburg%3A%20diferentes%20olhares%20...,https%3A//core.ac.uk%20%E2%80%BA%20download%20%E2%80%BA%20pdf
https://www.google.com/search?q=Johann+J.+Winckelmann+e+Aby+Warburg%3A+diferentes+olhares+sobre+o+antigo+e+seus+tempi&rlz=1C5CHFA_enIT1107IT1107&oq=Johann+J.+Winckelmann+e+Aby+Warburg%3A+diferentes+olhares+sobre+o+antigo+e+seus+tempi&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOdIBBzIwOWowajeoAgCwAgA&sourceid=chrome&ie=UTF-8#:~:text=Johann%20J.%20Winckelmann%20e%20Aby%20Warburg%3A%20diferentes%20olhares%20...,https%3A//core.ac.uk%20%E2%80%BA%20download%20%E2%80%BA%20pdf


e premissas metodológicas em uma espécie de método prêt-à-porter como uma panaceia, a

ser aplicada como remédio universal para todos os males.

Como o pensamento warburguiano influenciou seu próprio trabalho como estudioso?

Além da pesquisa sobre Warburg, que remonta aos anos 1990, minha atuação como pes-

quisadora e orientadora na Pós-Graduação enfoca sua obra e o retorno a ele não apenas a

partir da recente Teoria da Arte francesa – Hubert Damisch, Roland Recht, Philippe-Alain Mi-

chaud e principalmente Didi-Huberman – bem como se volta para os estudos sobre a recente

iconografia política da matriz germânica, como já foi mencionado. Após ingressar no Comitê

Brasileiro de História da Arte (CBHA), filiado ao Comité International d’Histoire de l’Art (CIHA),

em 2016, iniciei um projeto que contribuía com um mapeamento de vertentes da Historio-

grafia da Arte no Brasil, entre 2000 e 2015, com fomento do CNPq, e comecei a coordenar

sessões temáticas nos principais eventos científicos nacionais da área, junto a outros/as his-

toriadores/as da arte, sobre grandes eixos dessa produção, identificando o surgimento de

uma nova onda de recepção da obra warburguiana no Brasil, em parte, associada à recepção

de Didi-Huberman, ligada a seu processo de internacionalização. Em 2019, após ter partici-

pado do “Simpósio Warburg Internacional” em Buenos Aires, Argentina, no qual apresentei

o paper Atravessamentos subterrâneos da serpente e da ninfa entre Aby Warburg e Carolee
Schneemann, publicado na “ARJ – Art Research Journal / Revista de Pesquisa em Arte” em

2022, iniciei o Pós-Doutorado na École des Hautes Études en Sciences Sociales (EHESS), em

Paris (com Bolsa FAP-DF, 2019-2020), sob a supervisão de Georges Didi-Huberman sobre o

papel e as especificidades de seu próprio retorno a Warburg. Essa pesquisa teve um desdo-

bramento referente às condições de constituição do retorno a Warburg no Brasil, no início dos

anos 2010, que demonstrava ter implicações para os rumos da produção historiográfica artís-

tica no país, e a fisiologia de tal retorno em diferentes vertentes e em diferentes áreas. Nessa

pesquisa, encontrei evidências de que a repercussão do filósofo e historiador da arte francês

no Brasil embora tenha, em certo sentido, vetorializado a entrada maciça da recorrência a

Warburg no país num primeiro momento, proporcionou, também, a busca de um acesso mais

direto ao historiador da arte alemão, a partir dos estudos warburguianos em sua acepção

mais tradicional, ampliando as possibilidades e expectativas de seu estudo por uma parce-

la crescente de historiadores/as da arte e da cultura, de modo bem fundamentado. Nesse

sentido, cabe compreender a diversidade dos caminhos do retorno a Warburg no país, como

demonstrou o artigo de Cássio Fernandes na “Rivista di Engramma”, no final de 2019, que

detectou o aumento substancial de diversos títulos de publicações relacionadas a seu nome

no Brasil e Latinoamérica como um todo, assim como no Editorial da “MODOS. Revista de

História da Arte” na edição do Dossiê O Retorno a Aby Warburg no discurso historiográfico
artístico contemporâneo, por Emerson Dionisio Gomes de Oliveira, Maria de Fátima Morethy

Couto e Marize Malta, em 2020, que traçou algumas de suas genealogias no país. Nesse

sentido, cabe salientar, que comento algum e algumas estudiosos/as que escreveram no iní-

cio dos anos 2000, no capítulo Retorno a Aby Warburg e Retorno Crítico na obra de Georges
Didi-Huberman na coletânea organizada por Gomes de Oliveira, Morethy Couto e Malta, inti-

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 95

https://www.researchgate.net/publication/362340318_Atravessamentos_subterraneos_da_serpente_e_da_ninfa_entre_Aby_Warburg_e_Carolee_Schneemann
https://www.researchgate.net/publication/362340318_Atravessamentos_subterraneos_da_serpente_e_da_ninfa_entre_Aby_Warburg_e_Carolee_Schneemann
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/mod/article/view/8662697
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/mod/article/view/8662697


tulada Políticas da Diferença. Colaborações, cooperações e alteridades na arte, pela Editora

Unicamp, em 2024. Ainda durante o Pós-Doutorado, retomei meu interesse sobre temas war-

burguianos acerca da simbólica estatal, especialmente a partir de sua preocupação com a

modelagem imagética do fascismo, na Itália, e a da República de Weimar, em meados dos

anos 1920. Um dos frutos dessa investigação é um levantamento mais extenso sobre o pro-

jeto do postal por Warburg, em 1926, que foi apresentado em congressos dentro e fora do

Brasil. Um dos primeiros artigos sobre o Idea Vincit, intitulado Sobre o selo de Aby Warburg:
fronteiras, trânsitos e retornos, foi publicado no referido dossiê. Co-organizado por Roberto

Casazza (UBA/UNR), esse Dossiê sobre o retorno a Warburg, contou com historiadores/as da

arte de 7 países em 17 artigos inéditos, envolvendo traduções de textos de Didi-Huberman,

Philippe-Alain Michaud e Uwe Fleckner, além de trabalhos de alguns historiadores/as da arte

e historiadores/as brasileiro/as e argentinos/as, e um texto que também considero referen-

cial The Epistemic Advantage of Self-Analysis for Cultural-Historical Insights: The variants of
Warburg’s manuscripts on his Indian Journey, de Sigrid Weigel. A pesquisa sobre o selo ideali-

zado por Warburg e a relação entre monumentos, selos e outras imagens de massa, iniciada

em 2019 permitiu-me outro mergulho na obra e fortuna warburguiana.

Você está envolvido em algum projeto de pesquisa, grupo ou editora que se concentre em
temas warburguianos?

Quando retornei do Pós-Doutorado na EHESS, em 2020, continuei a pesquisa sobre o retorno

a Warburg, cada vez mais interessada pela aproximação com a iconologia política e a pes-

quisa sobre as preocupações warburguianas com os destinos de uma imagerie moderna à

época da ascensão de regimes totalitários. Comecei a inventariar pesquisas sobre selos na

História da Arte e História da Cultura no Brasil, mas além de poucas referências ao selo pro-

jetado por Otto Stromeyer, encomendado por Warburg, encontrei estudos mais aprofundados

em outras áreas como a Museologia e até a Semiótica, quando não estudos muito pontu-

ais com levantamentos ou descrições iconográficas, eventualmente tratando as imagens de

modo ilustrativo. Busquei referências na Argentina, como o estudo sobre a República Senta-

da, por Monica Farkas, que também se baseou em Warburg. Sempre explicitando os escritos

dos/as respectivos/as autores/as responsáveis por uma fortuna exígua, mas fundamental,

sobre os selos nos estudos warburguianos, voltei-me para o levantamento de selos brasilei-

ros, associando-os a monumentos aéreos, e a outras chaves da iconografia política, buscando

aprofundar-me na intimidade entre selos e monumentos, estabelecida por Warburg. Um dos

principais artigos dessa pesquisa é Per aspera ad astra: atravessamentos disciplinares a
partir do olhar warburguiano sobre os primeiros selos, publicado na “Imagem: Revista de

História da Arte” em 2022. Persistindo nesse percurso, comecei a estudar selos das primei-

ras séries comemorativas brasileiras, relacionados à criação e fixação da simbólica estatal

republicana no Brasil, aproximando-me de suas relações com a atual questão do monu-

mento e simbólica estatal. Mais uma vez, conforme Warburg nos advertiu, reconheci certos

atravessamentos entre legibilidades e legitimações em simbólicas monárquicas – antigas e

modernas – e republicanas, envolvendo questões taxonômicas vinculadas a gêneros pictóri-

96 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://www.researchgate.net/publication/346197865_The_Epistemic_Advantage_of_Self-Analysis_for_Cultural-Historical_Insights_The_variants_of_Warburg's_manuscripts_on_his_Indian_Journey
https://www.researchgate.net/publication/346197865_The_Epistemic_Advantage_of_Self-Analysis_for_Cultural-Historical_Insights_The_variants_of_Warburg's_manuscripts_on_his_Indian_Journey
https://www.researchgate.net/publication/373006705_PER_ASPERA_AD_ASTRA_OS_PRIMEIROS_SELOS_AEREOS_BRASILEIROS_SOB_UM_OLHAR_WARBURGUIANO
https://www.researchgate.net/publication/373006705_PER_ASPERA_AD_ASTRA_OS_PRIMEIROS_SELOS_AEREOS_BRASILEIROS_SOB_UM_OLHAR_WARBURGUIANO


cos na modelagem da imagem de massa, sobre as quais continuei pesquisando, como é o

caso do recente capítulo Tempos e frames entre simbólicas monárquicas e republicanas: a
mais pobre imagem de massa, do livro Usos das imagens: circulação, circularidade, ciclos,

organizado por Ivair Reinaldim e Luciano Vinhosa, neste ano. Diante de um aprofundamento

sobre o movimento internacional de protestos relativos a monumentos de teor heroicizante e/

ou triunfal, em meus estudos, sempre a partir do quadro teórico dos estudos warburguianos

e da iconografia política, iniciei um extenso mergulho teórico nessa complexa questão. A cen-

tralidade do estudo warburguiano em meu percurso acadêmico concorreu para a elaboração

do projeto de pesquisa “Simbólica Estatal do Selo ao Monumento: sobrevivências, iconoclas-

tias e resistências”, que envolve, desde agosto de 2019, discentes de Iniciação Científica,

Mestrandos/as e Doutorandos/as, ligado ao Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais da

UnB. Tal pesquisa, que empreendo há cerca de sete anos, permitiu, também a constituição do

Projeto de Pesquisa “Simbólica Estatal, Monumentalização e Iconoclastias face à Iconografia

Política”, que foi contemplado com uma Bolsa de Produtividade do CNPq, recentemente. Este

projeto prevê uma série de ações, publicações e eventos que tem como um dos objetivos o

oferecimento de subsídios para esse campo ainda pouco explorado no Brasil.

José Riello (Universidad Autónoma de Madrid, España)

¿Cómo – ¿cuándo? ¿a través de qué/quién? – entró en contacto con la tradición warbur-
giana?

Durante mi primera estancia de investigación, cuando estudiaba para el que después sería

mi primer libro y para la tesis doctoral, en Roma, allá por 2004, Warburg ya estaba presente

de manera muy evidente en el debate historiográfico italiano – no digamos anglosajón o ger-

mánico – circunstancia que tardó algo más en llegar a España: no recuerdo haber escuchado

hablar de él o de su obra durante la carrera, entre 1997 y 2002. Sí recuerdo haber leído algún

estudio introductorio a su obra, en italiano. La publicación al año siguiente de El renacimiento
del paganismo, en la editorial Cátedra, con una introducción de alguien que ya era una auto-

ridad entre los modernistas españoles y cuyo trabajo yo admiraba – Felipe Pereda – facilitó

que leyera buena parte de su obra. Me acordé entonces de que, siendo estudiante, había

comprado la biografía que escribió Gombrich en una de esas estupendas campañas que ha-

cía una famosa cadena de cafeterías saldando libros, pero no la había leído, así que fue el

complemento preciso entonces.

¿Cómo estudió a Warburg? ¿A través de qué textos? ¿Se ha acercado más a la figura de
Warburg a través de los importantes estudios dedicados a su obra?

Lo que decía: leí El renacimiento del paganismo en cuanto se publicó, en 2005, y después

no he dejado de leer lo que se ha publicado en castellano, me atrevería a decir que todo:

El ritual de la serpiente, Per monstra ad sphaeram, Diario romano, la correspondencia con

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 97

https://it.annas-archive.org/md5/91ff1e17465f7ddc7b147fd8fd4302a4
https://it.annas-archive.org/md5/91ff1e17465f7ddc7b147fd8fd4302a4
https://it.annas-archive.org/md5/91ff1e17465f7ddc7b147fd8fd4302a4


Binswanger… Y eso me llevó a leer lo que iba apareciendo sobre él; desde luego, el libro de

Didi-Huberman, aunque me pareció que trataba más de sus propias preocupaciones que de

Warburg; el ensayo de Settis sobre la biblioteca, el sagaz ensayito de Juanjo Lahuerta, los

artículos de Carlo Ginzburg o de David Freedberg, incluso el cómic de Carrión y Olivares. Tam-

bién fui comprando lo que podía entre lo que se publicaba fuera: Michaud, Fleckner… aunque

han acabado por ser traducidos al castellano, igual que el de Karin Hellwig sobre la corres-

pondencia entre Warburg y Saxl en torno a Las hilanderas. Lo último que he leído ha sido la

biografía Tangled Paths, de Hans C. Hönes. Me ha parecido estupenda, entre otras cosas por

no ser tan complaciente con el mito Warburg como las anteriores.

¿Ha influido el pensamiento warburguiano en su propio trabajo como académico? ¿De qué
forma?

El hecho de que tuviera que explicar a Warburg en la Facultad, como responsable de una

asignatura sobre metodología historiográfica, determinó que reflexionara de manera peculiar

sobre sus aportaciones; esas reflexiones, de alguna manera, acabaron permeando a mi pro-

pia investigación, no tanto por la migración de símbolos y formas, cuando por el alcance

cultural o antropológico con que él atendió a los artefactos. Por lo demás, la exposición “Atlas.

Cómo llevar el mundo a cuestas”, que comisarió Didi-Huberman para el Reina Sofía de Ma-

drid en 2011, fue todo un acontecimiento en mi vida académica, aunque me pasara lo mismo

que con el libro: que hablaba más de Didi-Huberman que de Warburg. Por eso lo fue aún más

leer el catálogo, aunque por entonces no lo sabía: afloró mucho más tarde, cuando me en-

cargaron, junto a Julia Morandeira, una exposición sobre el concepto de Europa a través de

artefactos en papel (dibujos, estampas, libros…). Bueno, no fue sólo eso, pero sí creo que, al

final, “Atlas [de las ruinas] de Europa”, que abrió en CentroCentro de Madrid en 2016, debía

casi todo a lo que había ido sabiendo, o mejor, creyendo saber sobre Warburg.

¿Ha estado en contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que traten
temas warburguianos?

Acabo de llegar de una estancia de investigación en el Kunsthistorisches Institut de Florencia

y he publicado un par de libros en Abada, así que creo que puedo decir que sí, de una manera

u otra.

Adrian Rifkin (emeritus, Goldsmith University, UK)

How (when, through whom, etc.) did you first come into contact with the Warburgian tradi-
tion?

My first contacts were hearing Edgar Wind’s Reith Lectures on the radio, Oh magnum
mysterium, and, of course Ernst H. Gombrich, The Story of Art. Wind was gripping both as a

mystery and as a revelation, enchanting in the use of his voice and his accentuations, melis-

98 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://it.annas-archive.org/md5/fe4bd0627674027c08add3e0a8ec440f


matic. I knew nothing of the Warburg as such until I attended his last seminars at Oxford that

became the second edition of Pagan Mysteries, of which I had received the first edition as a

twentieth birthday present. Then I had to wonder where he came from. He said that I could

stay on to do an MA with him, but that I would be lonely and should get out of Oxford. The next

year, 1966-1967 I spent at Manchester University with an unspecified status, a personal Mas-

ters of Helen Rosenau. I spent two terms meeting with her once a week and she took me page

by page through books of architecture from Serlio to Ledoux. The Warburg entered elliptically

and oddly as neither she nor Edgar Wind could have a student whom they could not encour-

age to hate Gombrich and, by association, his Warburg in those days. Panofsky’s Studies in
Iconology were current reading but I did not know then that Helen Rosenau had been his first

PhD and that probably his Architecture as Symbolic Form owed much to her Kölner Dom. In

the event I guess that what I owed to Helen Rosenau was – in our private sessions – teaching

as a parataxis, a showing, and this is something that has never left me and determined the

shape of my own teaching. Rosenau only told me to read one thing, ever, and that was The
Lecture on Serpent Ritual, so my first visit to the Warburg Institute in 1967 was to read that.

Until Ernst Gombrich published his biography of Aby Warburg the Bilderatlas was more of a

rumour than a thing as such, and the scandal of Wind’s anonymous review of that book (we

all knew) engulfed. I think the rumour that Ernst Gombrich snipped it out of publications was

pretty much true, so there was a tragi-comic aspect of the Warburg Institute at that point. I be-

came a regular reader but only in the stacks, unless I had to take a book in the reading room.

It was more private up there and one could pile up the books at will.

In what way have you studied Warburg?

I studied Aby Warburg as a result of this situation and that was ongoing. Much later, as editor,

I published Georges Didi-Huberman's first article on Warburg in “Art History”. While working

in the Hertziana for two or three weeks each year I dabbled in his presence while doing other

work.

How has Warburgian thought influenced your own work as a scholar?

In 1979 or 1980 the first outcome of my work on the Paris Commune of 1871 was an exhi-

bition of caricature in Paris from 1867-1872 made of my own photographic record of some

4-5000 prints I had examined in three Parisian archives. These were mounted in thematic

combinations of A3 boards, partly chronological, but mainly concerned with figure and gesture

as political signifiers. My aim with this was to reduce text to a minimum and to set in motion

a visual excitement and curiosity and exploration of old political emotions and their rhetorical

forms. I did lecture on this in Hamburg where it went down heavily with the born again Warbur-

gians (not to be named, some are great scholars and, like me, old). In the last ten or twelve

years of my working life I developed a set of paratactical Power Point performances in which

my speaking or reading was in juxtaposition to the flow of images and sounds and sometimes

in conflict. The best of these were silent, and I sat with my back to the audience choosing what

seemed a good pace to change the screen. Clearly all this echoes AW’s 1929 Hertziana event.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 99

https://annas-archive.org/md5/4df8c4210e539904e67b8f87ee25bd22
https://annas-archive.org/md5/ab6a0194b0cf82889897f3e7747eb913
https://annas-archive.org/md5/ab6a0194b0cf82889897f3e7747eb913
https://www.engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=3358


They combined text, still and moving image, much Lubitsch and Fassbinder, together with a

philosophical device adapted from John Langshaw Austin and a sci-fi element from Kubrick.

Are you involved with any research projects, groups, or publishers that focus on Warbur-
gian themes?

NO.

Agustina Rodríguez Romero (Universidad Nacional de Tres de Febrero | CONICET,
Argentina)

¿Cómo (cuándo, a través de quién, etc.) entró en contacto por primera vez con la tradición
warburgiana?

Mi primer contacto con la tradición warburguiana fue en el año 1999, cuando aún era estu-

diante de la carrera de Artes en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos

Aires. En la asignatura Historiografía del Arte, las profesoras Gabriela Siracusano y Laura

Malosetti Costa propusieron la lectura de un pequeño libro publicado en 1992: Historia de
las imágenes e historia de las ideas, La escuela de Aby Warburg. En este texto José Emilio

Burucúa junto con mis profesoras, tradujeron y comentaron una selección de textos, entre

ellos dos artículos fundamentales de Warburg: Arte del retrato y burguesía florentina, y Arte
italiana y astrología internacional en el Palacio Schifanoia de Ferrara. Se trataba de la pri-

mera vez que estos textos eran traducidos al castellano. Esta fue mi puerta de entrada a las

ideas de Warburg y, al mismo tiempo, al modo en que su mirada comenzaba a ser estudiada

y aplicada en el contexto académico argentino.

¿De qué manera ha estudiado a Warburg?

He estudiado a Warburg en distintos momentos de mi trayectoria, a través de sus escritos,

así como los de sus discípulos y estudiosos de su obra. Abordé su producción no tanto como

un objeto exclusivo de estudio, sino que fui integrando de manera paulatina sus herramien-

tas conceptuales, a partir de un diálogo persistente con sus escritos. Siempre pensé en sus

textos como una fuente a la que recurrir al enfrentarme a nuevas preguntas teóricas o proble-

mas metodológicos. En distintos momentos volví a sus escritos, y cada relectura ofreció algo

nuevo, es una lectura que ofrece giros y matices, perspectivas que estimulan la reflexión críti-

ca.

¿Cómo ha influido el pensamiento warburguiano en su propio trabajo como investigadora
y docente?

El legado warburguiano atraviesa mi práctica como investigadora y docente. Los conceptos de

Pathosformel, Nachleben, Bilderfahrzeuge y Bildwanderung, así como sus postulados para

la construcción de su Atlas Mnemosyne, han sido fundamentales para mis investigaciones

100 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6
https://annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6


sobre iconografía, reutilización de modelos visuales, circulación de objetos y movilidad de

formas y significados en la temprana modernidad, entre Europa y América. También ha sido

central su forma de poner en relación fuentes diversas, así como su atención al detalle y su

modo de trabajar a partir del montaje de fragmentos, elementos que han marcado mi propia

práctica como investigadora. Su pensamiento también ha sido un punto de apoyo para la en-

señanza: como profesora de dos cátedras de Historia de las Artes Visuales – Europa siglos

XIV-XVI y América siglos XVI-XVIII – en la carrera de Artes de la Universidad de Buenos Aires,

los textos de Warburg y las discusiones que los rodean forman parte fundamental del corpus

que trabajamos con los estudiantes.

¿Participa en algún proyecto de investigación, grupo o editorial centrado en temas war-
burguianos?

Dirijo el Programa Quillca de Estudios Visuales sobre Arte Colonial Sudamericano, un espacio

de investigación del que participan investigadores, tesistas y estudiantes que, si bien no se

inscribe estrictamente en la tradición warburgiana, dialoga con muchas de sus preocupa-

ciones fundamentales: la circulación de modelos, la agencia de las imágenes, la dimensión

material y política de los objetos visuales. El Programa Quillca se encuentra radicado en el

Centro de Investigación en Arte, Materia y Cultura, del Instituto de Investigación en Arte y

Cultura, Universidad Nacional de Tres de Febrero. Este centro, dirigido por la Dra. Gabriela Si-

racusano, lleva adelante proyectos interdisciplinarios centrados en la materialidad artística y

las prácticas culturales que la atraviesan, un espacio en el que las ideas de Warburg están

siempre presentes como trasfondo teórico que sustenta nuestras preguntas y nuestros mo-

dos de trabajar con las imágenes.

Federico Ruvituso (Museo Provincial de Bellas Artes Emilio Pettoruti, Argentina)

¿Cómo (¿cuándo? ¿a través de quién?, etc.) entró en contacto con la tradición
warburgiana?

Mi primer contacto con la tradición warburguiana fue gracias a la buena vecindad en la biblio-

teca familiar. La Plata, capital de la provincia de Buenos Aires, en Argentina, es una ciudad

ecléctica y particular que se fundó a fines del siglo XIX como un centro ilustrado. Allí en 1922

nació Hector Ciocchini (1922-2005), uno de los siete hermanos Ciocchini entre los que tam-

bién estaba Cleto, un conocido pintor de marinas. Hector estudió literatura y fue un iconólogo

argentino avant la lettre. Según me contaron no existía libro que no conociera o emblema

que no pudiera descifrar. Sus libros, de poesía y estilística literaria estaban en la biblioteca

dedicados a mi abuelo, donde también había fascículos sueltos de los “Cuadernos del Sur”,

revistas editadas en la Universidad de Bahía Blanca que reunían artículos eruditos al modo

del journal warburguiano, inaugurados por Ciocchini. Héctor frecuentó el Instituto Warburg du-

rante la década de 1970. Tras la muerte de su hija durante años oscuros en la Argentina,

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 101



la biblioteca y el archivo de Londres fueron su refugio intelectual. Volvió al país y divulgó las

ideas warburguianas en selectos círculos intelectuales primero y en la universidad después.

Bajo su tutela se editaron las primeras obras de Warburg en castellano y su último libro, como

el Atlas, quedó inconcluso; El Palacio de la memoria (2002) un análisis iconológico de los fri-

sos del Palacio San José en Entre Ríos se completó y editó después de su muerte. Mi interés

continuado por las imágenes en los libros, los grabados, las estampas y las ilustraciones con-

vocó la memoria de visitas de Ciocchini muchas veces en mi biblioteca y sus libros saltaron de

los anaqueles. Más tarde, la lectura de Warburg me regresó al autor y sus referencias sobre

la iconografía del vuelo dotaron a la tradición warburguiana de una particular familiaridad. Ya

en la época universitaria frecuente a diversos intelectuales que lo habían conocido, se forma-

ron con él o asistido a sus clases y conocí otra parte de la iconología a través de ellos. En las

clases de historiografía como estudiante de Historia del Arte supe más sobre la línea directa

de los seguidores de Warburg, Panofksy, Gombrich, la biblioteca y el Instituto. Fue en esos

años el libro de José Emilio Burucúa Historia Arte y cultura: de Aby Warburg a Carlo Ginzburg
(2007) y la explosión posterior de los estudios warburguianos en Latinoamérica con la publi-

cación de los textos de Georges Didi-Huberman, las traducciones de Agamben, de Ginzburg y

la publicación del Atlas Mnemosyne (2010) en castellano lo que terminó de definir mi travesía

warburguiana. La sensación particular de asistir a la recuperación de una tradición intelec-

tual abierta con muchos artistas y lecturas antagónicas llamó mi atención poderosamente y

perduró durante el tiempo. Sin embargo, la conexión de buena vecindad entre Ciocchini y Aby

a través de los libros en mi casa, en la biblioteca familiar, y la sensación de encontrar en un

intelectual de mi ciudad la conexión con un lejano e inclasificable estudioso de las imágenes,

con las bibliotecas y la historia del arte, resultaron la mejor introducción posible al mundo

warburguiano.

¿Cómo estudió a Warburg?

Mi aproximación a Warburg fue primero a través de los trabajos de Hector Ciocchini y José

Emilio Burucúa y posteriormente a partir de las biografías de Ernst Gombrich y Georges Didi-

Huberman. Más tarde la tradición warburguiana me interesó especialmente como base para

la elaboración de herramientas para la enseñanza de la historia del arte en Latinoamérica,

en el marco de la universidad pública argentina. Durante varios años desarrollé la propuesta

a través de clases, proyectos de investigación y becas en la Facultad de Artes de la Universi-

dad Nacional de La Plata. La fascinante lectura de los artículos, cartas y ensayos de Warburg

se complementaron con la innumerable aparición de análisis sobre su obra y tradición publi-

cados entre el 2007 y el 2019. El Atlas Mnemosyne y su sistema de asociaciones llamó mi

atención después de conocer a través de Gombrich que el proyecto había iniciado como un

regalo que Fritz Saxl le hizo a Warburg cuando su vuelta a la vida académica en 1924. Basa-

do en la disposición de imágenes para sus clases durante la guerra, Saxl entregó a Warburg

una presentación de imágenes (reproducciones) sobre un fondo de arpillera negra. La idea

de que el Atlas era un método pero también se trataba de un recurso expositivo a través del

cual se podían caminar los temas, y que sus silencios se explican con palabras en las confe-

102 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://it.annas-archive.org/md5/036a101a009b05a14d2ea5040d2e9d56
https://it.annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6


rencias de Warburg y en ensayos inéditos; me animó a pensar que allí había contenidas una

serie de herramientas teórico-prácticas que definían los conceptos principales del autor y que

los explicaban en su uso cotidiano. Así, Pathosformel, Nachleben, Denkraum y otros términos

se me aparecieron de una manera práctica y performática. La idea de interpretar las imáge-

nes del pasado e identificar pervivencias en la imagen actual, en sus políticas, agencias y

recepciones resultó un recurso fascinante para tramar relatos en las clases y animar a ha-

cer lo propio a los alumnos. Por otra parte, que aquel método no renegara sino que exigiera

de erudición, trabajo de archivo y lectura crítica, convertía la propuesta en un recurso valioso

para una práctica profesional que demanda un alto grado de imaginación histórica y estudio

específico. En ese sentido, el encuentro con Warburg resultó en el llamado con un aliado y un

espíritu tutelar. De pronto un autor olvidado o relegado de la vieja historiografía desafiaba el

territorio de la secta universitaria con una especificidad gigantesca que extendía los límites

académicos de su tiempo y de este sin dejar de ser un erudito inclasificable, transformando

los parámetros de una práctica legitimada con ideas fraguadas a principios del siglo XX. En

ese sentido, su influencia en la experiencia docente y en la investigación se volvieron después

una forma de práctica curatorial, artística y recientemente también una manera de pensar la

gestión de colecciones, patrimonios y archivos en el trabajo en Museos.

¿De qué manera el pensamiento warburguiano influyó en su propio trabajo como investi-
gador?

Pienso que la recuperación del mundo warburguiano ayudó a nombrar algo importante, una

tendencia que preocupaba y preocupa a muchos y muchas colegas y que el academicis-

mo más anquilosado tenía relegada en su insistencia por la especialización segmentada: la

erudición, pero no como memoria prodigiosa o excepcional, sino como forma de pensar los

problemas en un sentido amplio y específico a la vez en el campo de la historia del arte y

del resto de las humanidades. Las ideas de Warburg, su entusiasmo por reunir la imágen con

todo tipo de textos del pasado, con otras imágenes y con otras épocas, con libros y con sus

propias ideas, puede resultar hoy una obviedad, pero no lo es en el sistema académico ac-

tual donde los campos del saber y del arte se suelen presentar como mundos autónomos,

aún cuando difícilmente lo sean. La idea de una comunidad intelectual que reponga las co-

nexiones de la imagen y sus viajes resulta muy sugestiva cuando se piensa un libro, un tema

de investigación, una clase o una exposición contemporánea. En esos casos, aparece cierta

complicidad con la sensibilidad warburguiana que es tan excepcional como el personaje que

la originó, y que puede resultar tanto en una tradición de investigación como en una mane-

ra de hacer. Que la misma tenga actualmente cientos de profesionales conectados por sus

prácticas no deja de señalar su notable pervivencia. En mi práctica profesional encontré en

Warburg una advertencia que escuché también convocar por otros y otras intelectuales ad-

mirables: el uso de la especialización rizomática, abierta e infinita que propone la erudición,

la biblioteca ampliada, el archivo de imágenes inclausurable. Más allá de las clases, los te-

mas warburguianos, su lectura como material historiográfico y las publicaciones académicas,

Warburg influyó en mi trabajo curatorial ((junto a Guillermina Mongan) sobre todo en la idea

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 103



de montaje teórico en “Thesaurus Visual” (La Plata, Centro de Arte-UNLP, 2018), de confron-

tación y eco en “Parangones. Resonancias de una Colección en tensión” (La Plata, Museo

Provincial de Bellas Artes Emilio Pettoruti, 2022), de pervivencia contemporánea en “Tramas.

Confluencias, contradicciones y derivas del arte bonaerense” (Mar del Plata, Museo MAR,

2024) y especialmente de diálogo iconológico en la colaboración realizada para la muestra

“Ninfas, Serpientes y Constelaciones” (Buenos Aires, Museo Nacional de Bellas Artes, 2019)

donde José Emilio Burucúa y otros especialistas desplegaron una versión espacial de la teoría

warburguiana. También me encontré en mi trabajo como ilustrador con Warburg ocupando un

lugar central en el ensayo visual Casa de Grisantemos; en la producción de las ilustraciones

de las dos ediciones del Atlas de la poesía argentina (La Plata 2017-2018), y en el ensayo

museológico “Caja n° 37. Memorias ilustradas de Milcíades Manfredi” (La Plata, Museo de

La Plata, 2019). A partir de 2020 y hasta la actualidad, estos estudios también devinieron

centrales para mi trabajo en la dirección del Museo Provincial de Bellas Artes, que desde

entonces desarrolla investigaciones para volver a conectar la historia de sus colecciones y pa-

trimonios, su biblioteca, archivo y comunidades a través de maneras de pensar los lugares de

la imagen. Recientemente, la investigación sobre el patrimonio del Museo nos llevó a recupe-

rar la memoria perdida de un retrato del siglo XVI atribuido al taller de Tintoretto, en Venecia

que permanecía olvidado en el depósito. La pesquisa histórico-artística que llevamos adelan-

te para su recuperación se basó – en gran parte – en las maneras de construcción de una

pesquisa warburguiana, siendo las fuentes, los lugares y las asociaciones con otras imágenes

uno de los centros del descubrimiento.

¿Ha tenido contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que trabajen te-
mas relacionados con Warburg?

Si, en Argentina los círculos de estudios warburguianos se expandieron considerablemente en

los últimos años. Manifiesto de ello fueron las numerosas mesas de debate en el primer Sim-

posio Internacional sobre Warburg organizado por Roberto Casazza en la Biblioteca Nacional

en 2019. El evento y la posterior publicación de sus actas dieron cuenta del crecimiento del

fenómeno en Latinoamérica y de sus numerosos exponentes. Allí se congregaron más de una

veintena de especialistas asociados a la tradición warburguiana para compartir sus proyectos

e inquietudes. Durante los últimos años he conocido e intercambiado con colegas entraña-

bles fascinaciones sobre esta escuela de pensamiento y repensado las propias prácticas a

través de esta. En tanto a las publicaciones, las mencionadas lecturas de Burucúa introdu-

jeron el mundo warburguiano al país y junto al Dr. Kwiatkowski su operatividad para analizar

imágenes, especialmente en el estudio de las fórmulas para representar masacres y genoci-

dios publicada por Katz (“Cómo sucedieron estas cosas”. Representar masacres y genocidios,

Buenos Aires 2014). También se destacan las publicaciones de Editorial Ampersand que re-

cientemente lanzó Una historia sin final (Buenos Aires/Madrid 2025) con estudios de corte

warburguiano de Carlo Ginzburg en castellano y durante varios años publicó libros clásicos de

autores cercanos al Instituto como Michael Baxandall o Svetlana Alpers y otros, en la serie

“Caleidoscópica” dirigida por Sandra Szir. Por su parte, la traducción de artículos centrales

104 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://www.centrodearte.unlp.edu.ar/thesaurus-visual/
https://it.annas-archive.org/md5/b7b2835113d6533407ff55e20a14edd2


de Warburg por Editorial Miluno con traducción y notas de Felisa Santos amplió su influencia

en el país y apuntaló la publicación de una colectánea de ensayos de Aby editados por sellos

independientes. La traducción de Aby Warburg y la imagen en movimiento de Philippe-Alain

Michaud (Buenos Aires 2017) ofreció junto a los textos traducidos de Didi-Huberman, otras

lecturas posibles para el autor. En el campo de la investigación, más allá de las lecturas tem-

pranas de Ciocchini, la tradición abierta por Burucúa, los trabajos de Laura Malosetti-Costa, la

clave filosófica de los ensayos de Ludueña Romandini, entre otros, puedo mencionar algunas

aproximaciones con las que he tenido especial contacto en los últimos años: el estudio de la

operación del montaje en las obras de artistas argentinos modernos como Xul Solar o Batlle

Planas y su conexión con Warburg por el Dr. Agustín Bucari (2024); el vínculo del montaje war-

burguiano y las exposiciones de arte contemporáneo en conjunto curatorial con Guillermina

Mongan (2019), el lugar de los libros en la historia del arte profundizado en el país por Juan

Cruz Pedroni o la fórmula de la Ninfa en la obra de Picasso y su relación con la danza estudia-

da por la Dra. Paulina Antacli, son solo algunos de ellos.

Sandra Szir (Universidad Nacional de San Martín, Argentina)

¿Cómo (¿cuándo? ¿a través de quién?, etc.) entró en contacto con la tradición warburgia-
na?

Siendo estudiante de la carrera de grado de Historia del Arte en la Facultad de Filosofía y Le-

tras de la Universidad de Buenos Aires, por los años ’90 entré en contacto con algunos textos

de Aby Warburg a través de una traducción al español que José Emilio Burucúa publicó en

el año 1992. Burucúa, profesor de historia moderna y de historiografía del arte, había tradu-

cido del italiano dos textos: Arte del retrato y burguesía florentina. Domenico Ghirlandaio en
Santa Trinita. Los retratos de Lorenzo de Medici y de sus familiares (1902) y Arte italiana y
astrología internacional en el Palacio Schifanoia de Ferrara (1912). El libro, que editó el Cen-

tro Editor de América Latina en Buenos Aires, se tituló Historia de las imágenes e historia de
las ideas. La escuela de Aby Warburg. De modo que conocí la figura de Warburg a través de

la traducción del profesor Burucúa y de sus clases de Historiografía del Arte a comienzos de

los años 90. No era común el estudio de Warburg en aquellos años, y no había libros ni tra-

ducciones, ni ediciones disponibles, y menos en español.

¿Cómo estudió a Warburg?

Años más tarde yo misma fui docente en esa misma cátedra de Historiografía (aunque Bu-

rucúa ya se había retirado) y pude comprar primero la edición en inglés del Getty Research

Institute de 1999, y luego la traducción al español de Alianza del 2005 de El renacimiento
del paganismo. Aportaciones a la historia cultural del Renacimiento europeo y se hizo más

accesible el pensamiento directo de Warburg, más allá de las mediaciones (aunque siempre

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 105

https://it.annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6
https://it.annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6
https://it.annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6


útiles) de Gombrich, Panofsky, Wind, etc. Pude seguir así su fascinante mirada sobre las imá-

genes y sus múltiples sentidos y relaciones culturales.

¿De qué manera el pensamiento warburguiano influyó en su propio trabajo como investi-
gador?

Creo que el pensamiento de Warburg influyó en mi trabajo como investigadora de la imagen

impresa en libros, publicaciones periódicas y efímera gráfica de los siglos XIX y XX en Latinoa-

mérica a partir de la comprensión de los vínculos y convivencias de temporalidades diversas,

del modo cómo las imágenes y sus sentidos culturales atraviesan épocas y geografías modifi-

cando sus significados para públicos diferentes. Es decir, abordar en los estudios visuales las

perspectivas de transculturalidad, globalización y contactos temporales, aspectos en los que

Warburg fue pionero.

¿Ha tenido contacto con proyectos de investigación, grupos o editoriales que trabajen te-
mas relacionados con Warburg?

Lamentablemente no, solo en el año 2019 participé de un equipo que acompañó al Dr. Buru-

cúa en una curaduría en el Museo Nacional de Bellas Artes de Buenos Aires, Argentina, que

se llamó “Ninfas, serpientes, constelaciones”. La teoría artística de Aby Warburg que presen-

tó obras de la colección del propio museo ilustrando algunas ideas de Warburg, a su vez se

publicó un catálogo en el que se me invitó a escribir un texto sobre la figura de la Ninfa.

Dario Velandia Onofre (Universidad de los Andes, Colombia)

¿Cómo (cuándo, a través de quién, etc.) entró en contacto por primera vez con la tradición
warburgiana?

El primer texto de Warburg que leí fue el Ritual de la serpiente en la clase Historia y teoría

del arte en la Universidad de los Andes cuando cursaba mi pregrado en literatura. Sin embar-

go, este fue un acercamiento corto. Empecé a interesarme realmente en la obra de Warburg,

en el segundo año de mi maestría en Estudios avanzados en Historia del arte en la Univer-

sidad de Barcelona. Fue en la clase de Pensamiento, imagen y palabra del profesor Casalls.

Estudiamos a Warburg en relación con la idea de montaje de Benjamin y la película Histo-

rias del cine de Godard. Esto me permitió comprender el proyecto de Warburg, especialmente,

su Atlas Mnemosyne desde una orilla metodológica que cambió para siempre mi manera de

aproximarme a la historia del arte como disciplina.

¿De qué manera ha estudiado a Warburg?

He dictado cinco cursos sobre Warburg a lo largo de mi carrera profesoral en la Universidad

de los Andes. Esto ha hecho que lo estudie desde múltiples perspectivas (teóricas, históricas,

metodológias, comparativas) para ofrecerle a los estudiantes una mirada amplia. En mis in-

106 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://www.bellasartes.gob.ar/exhibiciones/ninfas-serpientes-constelaciones-la-teoria-artistica-de-aby-warburg/


vestigaciones, Warburg siempre ha sido un marco teórico y metodológico de referencia. Esto

se comprueba, por ejemplo, en una de mis publicaciones más importantes, Destrucción y
culto.

¿Cómo ha influido el pensamiento warburguiano en su propio trabajo como investigador?

Warburg cambió la manera en la que empecé a enfrentar (estudiar, evaluar) imágenes. Siem-

pre he buscado comprender la imagen como un ente vivo, dinámico en el tiempo y en el

espacio, interconectado y, sobre todo, contenedor de múltiples sentidos. Creo que todos mis

trabajos e investigaciones se han nutrido en menor o mayor medida del pensamiento warbur-

guiano.

¿Participa en algún proyecto de investigación, grupo o editorial centrado en temas war-
burguianos?

No.

Luana Wedekin (Universidade do Estado de Santa Catarina, Brasil)

How (when, through whom, etc.) did you first come into contact with the Warburgian tradi-
tion?

My first contact with the work of Aby Warburg was relatively late. It was when I was studying

Kazimir Malevich’s pedagogical charts at The Courtauld Institute of Art, in London. My super-

visor there, Maria Mileeva, suggested the study of Warburg’s Atlas Mnemosyne as a way of

thinking about Malevich’s charts. It was a kind of inverted path, because is only after I finished

my M.A. at the Courtauld that I decided to study Warburg’s iconographical sources: I started

to study Warburg through the study of Russian Avant-Garde, and only after that I turned my

attention to Ancient and Renaissance objects. It is important to say that Warburg’s works ar-

rived very late in Brazil, two decades after my graduation (The Renewal of Pagan Antiquity was

published in Brazil only in 2013), so I had to wait all this long to know his work.

In what way have you studied Warburg?

When I was in London (2013-2014), I attended the Research Training Course at Warburg In-

stitute. Once I was back in Brazil, I was determined to continue to study Warburg. In 2017 I

started a research entitled “Searching Aby Warburg’s Iconographical Sources: Epistemological

Pilgrimages”. I made an inventory of Italian sources of the images that Warburg used in the

Bilderatlas and started to visit them. The aim of the project was “to contemplate the works

cited by Warburg in their original context, follow in the footsteps of the German historian, seek

out his traces in a kind of ‘epistemological pilgrimage’ with the aim of approaching and un-

derstanding his methodological procedures”. During this research, I discovered “La Rivista

di Engramma” and became fascinated with the Italian way to approach Warburg’s thought.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 107



In 2019, Sandra Makowiecky (UDESC) also joined the research. We have been studying the

Bilderatlas since then. Seeing the original works in their context was very important to under-

stand Warburg’s way of looking at the images. One important question I asked when I first

looked at Ghirlandaio’s Nymph at Santa Maria Novella was: how did Warburg see the Nymph

figure among so many other figures? Visiting many of his sources, I understood that his eyes

were saturated with images from antiquity (dancing maenads, fluvial gods, winning – and dy-

ing – heroes…), and that was the way he recognized the returning formulae. My pilgrimages

were an empirical way to understand him, follow his paths, see what he had seen.

How has Warburgian thought influenced your own work as a scholar?

As an art historian, Warburg is the main reference for me in many ways: the way he used im-

ages, looking at them very carefully and putting them in relation to each other (not as simple

examples, but creating new meanings by putting them together); the way he approached the

archives (considering as many documents as possible, not only those related to the art object);

the way he structured his thought, arranging the arguments through the images. His interest

in very different kinds of objects/images is also inspiring. I always say to my students that it is

very important to have direct contact with the monuments and visual sources, as Warburg did,

going to Italy and seeing churches, museums, collections by himself. All these aspects identi-

fied in Warburg’s work are true premises for my own work and for the way I guide my students.

Are you involved with any research projects, groups, or publishers that focus on Warbur-
gian themes?

I am involved in two Research Groups: “História da Arte: imagem-acontecimento” and “Mon-

tagem no discurso historiográfico artístico”. The first group is linked to the postgraduate

program in Visual Arts at the University of the State of Santa Catarina (UDESC), and it en-

compasses research on artistic and aesthetic experiences, sensibilities, and perceptions that

involve a historical dialogue, focusing primarily on artistic memory, heritage, and culture in

Santa Catarina. Despite this declared regional focus, the group is also pretty much interested

in epistemological and methodological studies in Art History, and my research on Warburg’s

sources relates to this aim of the group. “Montage in artistic historiographical discourse” is

a group headed by one of the most important scholars on Warburg’s thought in Brazil, Vera

Pugliese (University of Brasilia). We collaborate with each other’s initiatives: publications, par-

ticipation in M.A. and Ph.D. committees; participation in thematic sections of conferences.

There is a strong network of researchers of Warburg’s thought in Brazil. I am proud of being

part of it.

English abstract

The following contribution presents the results of a series of interviews conducted with scholars of dif-

ferent generations, languages, and backgrounds who have engaged, in various ways, with the work of

108 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



Aby Warburg. The project stems from the recognition that, in the Ibero-American context the approaches

to Warburg follow distinctive trajectories. Through an inductive method, grounded in individual testimo-

nies, the inquiry seeks to trace the circulation of ideas, editions, and research currents. The scholars

interviewed for this project are: Martinho Alves da Costa Junior, Serzenando Alves Vieira Neto, Linda Báez

Rubí, José Luis Barrios Lara, Jens Baumgarten, Maria Berbara, Gabriel Cabello, Rafael Cardoso, Emilie

Ana Carreón Blaine, Roberto Casazza, Patricia Dalcanale Meneses, Bianca de Divitiis, Claire Farago, Cás-

sio Fernandes, Aurora Fernández Polanco, Nicolás Kwiatkowski, Isabela Gaglianone, Jorge Tomás

García, Maurizio Ghelardi, Antonio Leandro Gomes de Souza Barros, Fabián Ludueña Romandini, João

Luís Lisboa, Laura Malosetti Costa, Claudia Mattos Avolese, Luiz Marques, Ulrich Pfisterer, Ivan Pintor

Iranzo, Vanessa A. Portugal, Vera Pugliese, José Riello, Adrian Rifkin, Agustina Rodríguez Romero, Federi-

co Ruvituso, Sandra Szir, Dario Velandia Onofre, Luana Wedekin.

keywords | Warburgian Studies; Aby Warburg; Ibero-American Context; Ninfas, serpientes, constelaciones;

Brasil; México.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 109



la rivista di engramma
settembre 2025
227 • Warburgian Studies in the Ibero-American Context

ͺ

Editorial
Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon

Overviews
An exploration of Warburgian studies across the 
Ibero-American world
edited by Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon
Estudos warburguianos no Brasil (2023-2025)
Ianick Takaes
Estudios warburguianos en América hispánica 
(2019-2025)
Bernardo Prieto
Estudios warburguianos en España (2019-2025)
Ada Naval
Warburgian studies in Portugal (2000-2025)
Fabio Tononi
Las ciencias de Atenea y las artes de Hermes
entrevista a José Emilio Burucúa, a cargo de Ada Naval, 
Bernardo Prieto

Essays
Warburg in America
David Freedberg
“Bilderwanderung”
Linda Báez Rubí
Towards a Philosophical Anthropology
Serzenando Alves Vieira Neto
Partecipation and Creation of Distance
Cássio Fernandes
Astrology Between Science and Superstition 
in Art History
Antônio Leandro Gomes de Souza Barros

Presentations
Una presentación de Aby Warburg en/sobre 
América: Historia, sobrevivencias y repercusiones 
(México 2024)
Linda Báez Rubí, Emilie Carreón Blain, 
Tania Vanessa A. Portugal
The Exuberant Excess of His Subjective Propensities
Ianick Takaes


