
la rivista di engramma
settembre 2025

227

Warburgian Studies 
in the Ibero-American 
Context

edizioniengramma



La Rivista di Engramma
227





La Rivista di
Engramma
227
settembre 2025



Warburgian
Studies in the
Ibero-American
Context
a cura di
Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon

 edizioniengramma



direttore
monica centanni

redazione
damiano acciarino, sara agnoletto, mattia angeletti, 
maddalena bassani, asia benedetti, maria bergamo, 
mattia biserni, elisa bizzotto, emily verla bovino, 
giacomo calandra di roccolino, olivia sara carli, 
concetta cataldo, giacomo confortin, 
giorgiomaria cornelio, vincenzo damiani,
mario de angelis, silvia de laude, 
francesca romana dell’aglio, simona dolari, 
emma filipponi, christian garavello, anna ghiraldini, 
ilaria grippa, roberto indovina, delphine lauritzen,
annalisa lavoro, laura leuzzi, michela maguolo,
ada naval, viola sofia neri, alessandra pedersoli, 
marina pellanda, filippo perfetti, chiara pianca, 
margherita piccichè, daniele pisani, bernardo prieto, 
stefania rimini, lucamatteo rossi, daniela sacco, 
cesare sartori, antonella sbrilli, massimo stella, 
ianick takaes, elizabeth enrica thomson, 
christian toson, chiara velicogna, giulia zanon

comitato scientifico
barbara baert, barbara biscotti, andrea capra, 
giovanni careri, marialuisa catoni, victoria cirlot, 
fernanda de maio, alessandro grilli, raoul kirchmayr, 
luca lanini, vincenzo latina, orazio licandro, 
fabrizio lollini, natalia mazour, alessandro metlica, 
guido morpurgo, andrea pinotti, giuseppina scavuzzo, 
elisabetta terragni, piermario vescovo, marina vicelja

comitato di garanzia
jaynie anderson, anna beltrametti, lorenzo braccesi, 
maria grazia ciani, georges didi-huberman, 
alberto ferlenga, nadia fusini, maurizio harari, 
arturo mazzarella, elisabetta pallottino, 
salvatore settis, oliver taplin

La Rivista di Engramma 
a peer-reviewed journal
227 settembre 2025
www.engramma.it

sede legale
Engramma
Via F. Baracca 39 | 30173 Mestre
edizioni@engramma.it

redazione
Centro studi classicA Iuav 
San Polo 2468 | 30125 Venezia
+39 041 257 14 61

©2025

edizioniengramma

ISBN carta 979-12-55650-97-3
ISBN digitale 979-12-55650-98-0
ISSN 1826-901X
finito di stampare novembre 2025

Si dichiara che i contenuti del presente volume sono la versione a stampa totalmente corrispondente alla versione online della 
Rivista, disponibile in open access all’indirizzo: https://www.engramma.it/227 e ciò a valere ad ogni effetto di legge. 
L’editore dichiara di avere posto in essere le dovute attività di ricerca delle titolarità dei diritti sui contenuti qui pubblicati e di aver 
impegnato ogni ragionevole sforzo per tale finalità, come richiesto dalla prassi e dalle normative di settore.



Sommario

7 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editorial of Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes and Giulia Zanon

13 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editorial de Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes y Giulia Zanon

19 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editorial da Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes e Giulia Zanon

25 Warburgian Studies in the Ibero-American Context. Editoriale di Engramma 227
Ada Naval, Ianick Takaes e Giulia Zanon

Overviews
33 Estudar (a partir de) Warburg Estudiar (desde) Warburg Studying (from) Warburg

Martinho Alves da Costa Junior, Serzenando Alves Vieira Neto, Linda Báez Rubí,
Norval Baitello Junior, José Luis Barrios Lara, Jens Baumgarten, Maria Berbara,
Gabriel Cabello, Rafael Cardoso, Emilie Ana Carreón Blain, Roberto Casazza,
Patricia Dalcanale Meneses, Bianca de Divitiis, Claire Farago, Cássio Fernandes,
Aurora Fernández Polanco, David Freedberg, Isabela Gaglianone, Jorge Tomás
García, Maurizio Ghelardi, Antonio Leandro Gomes de Souza Barros, Nicolás
Kwiatkowski, João Luís Lisboa, Fabián Ludueña Romandini, Laura Malosetti Costa,
Luiz Marques, Claudia Mattos Avolese, Ulrich Pfisterer, Ivan Pintor Iranzo, Vanessa
A. Portugal, Vera Pugliese, José Riello, Adrian Rifkin, Agustina Rodríguez Romero,
Federico Ruvituso, Sandra Szir, Dario Velandia Onofre, Luana Wedekin. Edited by
Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon

111 Estudos warburguianos no Brasil (2023-2025)
Ianick Takaes

115 Estudios warburguianos en América hispánica (2019-2025)
Bernardo Prieto

137 Estudios warburguianos en España (2019-2025)
Ada Naval

143 Warburgian Studies in Portugal (2000–2025)
Fabio Tononi



147 Las ciencias de Atenea y las artes de Hermes
a cargo de Ada Naval, Bernardo Prieto

Essays
169 Warburg in America

David Freedberg

183 “Bilderwanderung”
Linda Báez Rubí

205 Towards a Philosophical Anthropology
Serzenando Alves Vieira Neto

225 Partecipation and Creation of Distance
Cássio Fernandes*

237 Astrology Between Science and Superstition in Art History
Antônio Leandro Gomes de Souza Barros

Presentations
257 Una presentación de Aby Warburg en/sobre América: Historia, sobrevivencias y

repercusiones (México 2024)
coordinado por Linda Báez Rubí, Emilie Carreón Blaine editado por Vanessa A.
Portugal

283 A Presentation of Aby Warburg en/sobre América: Historia, sobrevivencias y
repercusiones (México 2024)
curated by Linda Báez Rubí, Emilie Carreón Blaine, edited by Vanessa A. Portugal

305 The Exuberant Excess of His Subjective Propensities
Ianick Takaes



Las ciencias de Atenea y las artes de
Hermes
Entrevista a José Emilio Burucúa
a cargo de Ada Naval, Bernardo Prieto

Federico Zuccari, Hermáthena, fresco, 1566, Caprarola, Palacio Farnese.

José Emilio Burucúa se formó y enseñó en la Universidad de Buenos Aires (UBA) y en la Universidad Na-
cional de San Martín (UNSAM). Fue profesor invitado en la École des Hautes Études en Sciences Sociales,
el Collège de France, el Institut d’Études Avancées de Nantes, el Kunsthistorisches Institut de Florencia
y el Wissenschaftskolleg de Berlín. Su labor como investigador, curador y traductor ha sido fundamental
para los estudios sobre Warburg en América Latina. Entre sus obras más relevantes dedicadas a War-
burg se encuentran Historia de las imágenes e historia de las ideas. La escuela de Aby Warburg (Buenos
Aires 1992) e Historia, arte, cultura: de Aby Warburg a Carlo Ginzburg (Buenos Aires 2003). Asimismo,
destacan volúmenes de impronta warburgiana como La imagen y la risa. Las Pathosformeln de lo cómico
en el grabado europeo de la modernidad temprana (Buenos Aires 2007) y, en colaboración con Nicolás
Kwiatkowski, Cómo sucedieron estas cosas. Representar masacres y genocidios (Buenos Aires 2014).
Más recientemente, fue curador de la exposición “Ninfas, serpientes, constelaciones: la teoría artística
de Aby Warburg” (Museo Nacional de Bellas Artes, Buenos Aires, 12 abril – 9 junio 2019). La siguiente
entrevista busca adentrarse en su vasta obra intelectual para comprender el papel central que ocupa en
la historia cultural latinoamericana.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 147

https://annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6
https://annas-archive.org/md5/363ffc16267f2ee5ca21c0cb25380315
https://www.bellasartes.gob.ar/exhibiciones/ninfas-serpientes-constelaciones-la-teoria-artistica-de-aby-warburg/
https://www.bellasartes.gob.ar/exhibiciones/ninfas-serpientes-constelaciones-la-teoria-artistica-de-aby-warburg/


Ada Naval, Bernardo Prieto | Nos gustaría comenzar por el principio: el comienzo de su rela-
ción con Aby Warburg que tuvo como enlace, punto intermedio ineludible, la figura de Héctor
Ciocchini que, tal y como usted cuenta en la Introducción a Historia, Arte, Cultura, regresó en
1982 a la Argentina tras un largo periodo de investigación en el Archivo Warburg que marcaría
un antes y un después para una nueva generación de estudiantes y que impulsó de manera
definitiva la recepción del pensamiento de Aby Warburg en el ámbito argentino. ¿Nos podría
hablar más de ese encuentro y trabajo común con Héctor Ciocchini mientras se iba adentran-
do en el mundo Warburg?

José Emilio Burucúa | Sí, claro, es siempre para mí una fuente de plenitud el referirme a la
figura de Héctor Ciocchini, un maestro como pocos, hombre cultísimo y gran espíritu cuan-
do hubo de enfrentar los dolores provocados en su vida por la dictadura militar de los años
1976-1983. Lo conocí en la primavera (austral) de 1982, en el jardín de los Williams-Gálvez,
cuando Pablo Williams organizó allí una suerte de tertulia de emigrados que ya podíamos vol-
ver a nuestro país, tras la derrota del poder militar en la guerra de Malvinas. Esperábamos
que las elecciones previstas para octubre del año siguiente abrieran un horizonte nuevo en
la cultura y el destino del pueblo argentino. Todos sabíamos quién había sido Ciocchini, como
poeta y como scholar, cuando dirigió el Instituto de Humanidades en la Universidad Nacional
del Sur durante los años ’60 y contribuyó allí al diseño intelectual de los “Cuadernos del Sur”,
según el modelo del “Journal of the Warburg and Courtauld Institutes”. Todos estábamos al
tanto de la tragedia que había vivido en 1976, cuando un grupo comando de la dictadura
secuestró, mantuvo desaparecida y por fin asesinó a su hija María Clara, de 16 años, por el
hecho de haber organizado un reclamo público frente al aumento en el precio estudiantil de
los viajes urbanos. Asediado y amenazado, Héctor logró viajar a Londres, ser muy bien acogi-
do allí por Rafael Nadal, Christopher Ligotta, Dame Frances Yates, Kathleen Raine, J.B. Trapp
e investigar sobre sus temas de entonces – la emblemática, la teúrgia, las relaciones entre
la magia y la ciencia, la poesía de Góngora, la tradición renacentista en la literatura francesa
del siglo XX (Saint-Exupéry, René Char) – en la biblioteca del Instituto Warburg. No hubo con-
firmación de la muerte de María Clara hasta 1984, cuando el juicio contra los jefes militares
del llamado “Proceso de Reorganización Nacional” reveló las circunstancias de la muerte de
miles de desaparecidos de 1976 a 1983, María Clara entre ellos. Héctor prestó testimonio
en aquel juicio con un temple ejemplar y escribía paralelamente los poemas conmovedores
del libro Ofrenda, dedicado a su hija e ilustrado con un grabado de Jean Goujon para la edi-
ción francesa de 1546 de la Hypnerotomachia Poliphili: la danza en círculo, protagonizada
por jóvenes y doncellas que tienen doble cara, una feliz y otra dolorida. La necesidad y la im-
posibilidad de un Nachleben son el bajo continuo permanente de los poemas de Ofrenda, en
versos como los de A una presencia ausente:

Cuando el que viene desde lejos,
cuando el que vive deja de hablar,
se vuelve a su silencio;
miramos las sillas vacías, los lugares

148 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://architectura.univ-tours.fr/en/livres-notice/ensba_les1360c490/
https://architectura.univ-tours.fr/en/livres-notice/ensba_les1360c490/


en que posaba su presencia
en la reflexión o el estudio
como un día que tuviera un bello color.
El tacto de sus manos
en las tazas, el té y los enseres; el mantel, el pan que lucía en la mañana
como un fuego recóndito. Todo eso que no puede ser recuerdo.

¿Cómo no pensar y sentir, en aquel contexto, el reclamo poderoso de una vuelta a la vida,
aplicada para mejor en un poema y en la imagen de lo recordado, que no podía aún ser siquie-
ra recuerdo de la bella adolescente asesinada? María Clara, la Ninfa, revoloteaba a nuestro
alrededor, con más intensidad y más lejanía cada tarde que pasábamos en el jardín de Wi-
lliams y esperábamos que el saber antiguo, la frecuentación de las muchachas y la Afrodita
del Trono Ludovisi o de la Ariadna dormida, la lectura de los pasajes del mito de Pigmalión en
Ovidio, del final del Cuento de invierno en el que la estatua de Hermione parece recobrar la
vida, fuesen mecanismos que nos permitieran percibir la figura y la cara, desconocidas para
la mayoría de nosotros, de la jovencita bella quien hubo de ser María Clara, cuyo cuerpo arro-
jaron sus verdugos, probablemente, al Río de la Plata.

Ocurrió que, en el interín habíamos bautizado Hermáthena a nuestro grupo, por cuanto era
un conjunto de mujeres y varones, de jóvenes y personas maduras, de cultores de las cien-
cias de Atenea y de las artes de Hermes, inventor de la lira para su hermano Apolo. Y, al fin
de nuestras reuniones, pasaba de mano en mano la foto del fresco Hermáthena, pintado por
Federico Zuccari en la pequeña cúpula del Gabinete del bibliotecario Fulvio Orsini en la Villa
Farnese en Caprarola (1566).

AN, BP | Al mismo tiempo, Ud. tradujo por primera vez dos ensayos de Aby Warburg al es-
pañol, ¿reconoció un impacto de la obra de Warburg de manera personal en ese inicio en el
laberinto de su pensamiento?

JEB | ¡Vaya si no! Entre 1979 y 1980, frecuenté la biblioteca del Kunsthistorisches Institut
de Florencia, pues vivía un doradísimo exilio en esa ciudad que Isaak Babel consideró la más
bella del mundo. Allí leí la versión italiana completa de un primer corpus de Warburg, La
Rinascita del Paganesimo Antico, editado en 1966 por Gertrud Bing en La Nuova Italia. Gra-
cias a quien fue otro de mis maestros, el doctor Angel Castellan, profesor de Historia Moderna
en la Universidad de Buenos Aires, había leído yo, hacia 1968, el ensayo sobre la profecía en
imágenes en tiempos de Lutero, extraído y fotocopiado de aquella misma edición italiana. La
progresión y el balanceo entre textos e imágenes de todo tipo y diferentes alcurnias habían
resultado una experiencia de lectura difícil, pero fascinante. En 1980, interesado como esta-
ba en los saberes astronómicos de los siglos XV a XVII para dar sustento conceptual a mi tesis
de doctorado sobre las ideas de Galileo acerca de las artes figurativas, ingresé a La Rinascita
a través del breve y colosal ensayo sobre los frescos de Schifanoia. Pero no pude detener la
lectura de todo el libro que completé y fiché a lo largo de una semana. Sin embargo, he de
decir que una comprensión cabal de cuanto podríamos denominar conceptos clave de una

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 149



teoría de Warburg sobre el arte y la transmisión cultural sólo la tuve a partir del magisterio
informal de Ciocchini de 1982 en adelante.

Mi primer contacto serio y, hasta cierto punto sistemático, con el texto alemán del opus war-
burguiano fue un ejercicio del grupo Hermáthena sobre el largo ensayo acerca de la Ninfa,
cuya escritura es bastante límpida, con muy poco del juego de cajas chinas de oraciones rela-
tivas y subordinadas que desplegó Warburg a partir del ensayo sobre Durero y la Antigüedad
italiana de 1905 (si bien el factor laberíntico ya se encontraba en sus Cuatro Tesis de 1891,
bastante misteriosas). Adviértase que, en la primera tesis, despunta la noción de una “suma
de formas dinamizantes” (dynamisierende Zusatzformen) que se desenvuelve en la “imagen
dinámica de una escena” (dynamische Zustandsbild). Esta idea confusa y quizá redundante
se convertiría, a partir del ensayo sobre Durero, en el concepto preciso de la Pathosformel,
“fórmula de pathos”, aún en la complejidad de semejante coincidentia oppositorum.

AN, BP | ¿Qué recepción tuvo esta traducción en aquel momento? Traducir a Warburg es,
además, un reto intenso. Recuerdo la primera vez que estuve en el Archivo Warburg y Clau-
dia Wedepohl, muy amablemente, me comentó la gran dificultad que suponía, no sólo leer la
grafía de Aby Warburg sino comprender su alemán sin ser hablante nativo. Creo, no obstante,
que se debe hacer frente a esa exigencia, aunque se trata, como le decía, de un verdadero
reto. ¿Qué dificultades en el orden filológico, desde la prosodia a la morfología de Warburg,
ve más interesante en su traducción al español? ¿Existen conceptos que en este proceso se
iluminan o aumentan su dificultad?

JEB | La selección de sólo dos ensayos, el referido al Arte del retrato y la burguesía
florentina (1902) y el breve pero fundamental escrito acerca de la interpretación de los fres-
cos de Schifanoia (1912) en una clave astrológica precisa y expandida más allá del Zodíaco,
tuvo un propósito casi publicitario de la obra de Warburg, pues conectó sus trabajos, por un
lado, con la sociología del arte y, por el otro, con la iconología de la dupla Panofsky-Gombrich,
dos líneas de investigación principales en la historiografía de las artes practicada en los ’80
en mi país. Pienso que, gracias a tales aproximaciones, investigadores jóvenes, doctorandos
y alumnos avanzados de la carrera de Historia de las Artes en la Universidad de Buenos Aires
se entusiasmaron con el librito Historia de las imágenes e historia de las ideas. La escuela
de Aby Warburg, publicado en 1992 por el Centro Editor de América Latina, una de las edi-
toriales pioneras y más atentas a la difusión popular de las corrientes contemporáneas del
pensamiento europeo en la Argentina de aquellos años de reconstrucción cultural del país,
tras la época de plomo de la dictadura.

El grupo warburguiano, formado alrededor de Ciocchini y partícipe principal de la publicación
de aquel primer acercamiento argentino a la obra inmensa del Instituto Warburg, tuvo en-
tonces muy claro que se necesitaba ahondar en el examen lingüístico y filosófico de tres
palabras-conceptos: Nachleben, Pathosformel y Denkraum. Sobre todo, porque todas ellas
admitían dos o más traducciones posibles al español y así caímos en la cuenta de que cada
elección implicaba un corte diferente del campo semántico de cada palabra e introducía un

150 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://it.annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6
https://it.annas-archive.org/md5/08ffe4a60ac1d26e238ab24c8be6e4d6


matiz diferente en las buscas historiográficas. Nachleben podía ser “vuelta a la vida”, “su-
pervivencia” e inclusive “renacimiento”; la primera y la tercera versión implicaban un tiempo
intermedio, de extinción o de latencia entre la civilización pagana antigua y la época histórica
de la rinascita o la Renaissance en Europa, mientras que “supervivencia” imponía una con-
tinuidad cultural cuyos itinerarios y modos de ocurrir debían ser descubiertos y descriptos,
siguiendo el ejemplo de Erwin Panofsky en Renaissance and Renascences in Western Art, ci-
clo de conferencias compuesto en 1952.

Pathosformel daba lugar a “fórmula de pathos”, que tenía la misma amplitud que el concepto
polisémico del griego pathos, o bien a “fórmula patética”, de un alcance más restringido al
campo de la expresión de las caras y los gestos humanos.

En cuanto a Denkraum, existían también variantes que parecían demasiado próximas como
para pensar en complejidades semánticas, pero pronto nos dimos cuenta de que “espacio
del pensar” competía con “distancia del pensar”, “situación del pensamiento” y admitía, por
último, un deslizamiento hacia el perspectivismo. En tal sentido, a la última pregunta de este
punto, me animaría a responder que una traducción vigilante de las tres palabras-clave de
Warburg revela la densidad y el carácter embrionario de las posibilidades, desconocidas en
última instancia, de una deriva significante. Claro que también sería posible explicar el con-
tenido de los tres vocablos alemanes y dejarlos tal cual, sin traducirlos, en un texto vertido al
español. Pero esa no sería una solución, sino una muestra, a lo sumo, de pedantería y una
forma de dejar a Juan Pueblo por fuera de la “ciencia sin nombre”, tan compleja desde su
arranque.

Fenómeno de serendipity pura. Mientras otorgo estas respuestas, los alegatos de un político
local han incluido el verbo “pervivir” (extraordinario fenómeno de riqueza lingüística en un
político de nuestro tiempo) y he comenzado el proceso de experimentar con él a la hora de
traducir el Nachleben. No obstante, falta mucho para adoptarlo, aunque me empuja a ello la
circunstancia de que, de todas las lenguas latinas, el vocablo sólo existe en castellano.

AN, BP | Siguiendo con la cuestión de la traducción, ¿qué rol le atribuye a la traducción – no
solo lingüística sino cultural y temporal – en la práctica del historiador del arte? ¿Se puede
traducir una imagen?

JEB | Procuraré dar un ejemplo del problema de la traducción temporal. Rinascimento,
rinascere son palabras italianas corrientes en el Bajo Medioevo (Dante, Petrarca). A partir de
1550, Giorgio Vasari acuñó el término rinascita, para referirse al proceso de renovación artís-
tica y cultural que él y sus contemporáneos habían llevado a su culminación. Las tres palabras
derivan del verbo latino renascor, renasceris, renasci, renatus sum, usado por Cicerón y por
Horacio, pero básico en el mundo intelectual de san Agustín, en cuyo Discurso 189 se lee
que “[Verbum] natus est, ut renasceremur. [Nemo dubitet renasci], Christus natus est”. Pare-
ce probable que, en este pasaje, el Hiponate haya tenido in mente la respuesta que Jesús dio

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 151

https://it.annas-archive.org/md5/e8484595f4ff080ecfc19218328bb395


a Nicodemo a propósito de la Resurrección: γεννηθῇ ἄνωθεν, “el que no nazca de nuevo [¿o
de lo alto?] no puede ver el Reino de Dios” (Juan, 3:3).

Interesa ampliar nuestra indagación hacia el campo filológico alemán. ¿Cómo tradujo Lutero
el versículo de Juan, 3:3? Pues lo hizo con la expresión que señalo entre corchetes: “Es sei
denn, daß jemand [von neuem geboren werde] so kann er das Reich Gottes nicht sehen”. En
la Biblia de Lutero, es frecuente el uso de la locución wiedergeboren werden, más los parti-
cipios y los sustantivos derivados, por ejemplo, en la Epístola a Tito, 3:5: “durch das Bad der
[Wiedergeburt] (παλιγγενεσίας) und Erneuerung des Heiligen Geistes”.

Interesa destacar que, en la obra clásica de Jacob Burckhardt, sólo después de haber desple-
gado dos caracteres juzgados fundamentales para una descripción histórica de la Europa de
los siglos XIV al XVI – la construcción del estado como obra de arte y el descubrimiento del in-
dividualismo – la palabra-concepto de Wiedergeburt de la Antigüedad aparece asociada a la
cultura del período en el comienzo del capítulo sobre el “nuevo surgimiento [o despertar] de
la Antigüedad” (Die Wiedererwekung des Altertums). En rigor de verdad, hay sólo una segun-
da aparición del Wiedergeburt dos páginas más adelante, para señalar que el Renacimiento
(die Renaissance) no consistió en una imitación ni recolección de fragmentos del pasado sino
en el proceso del nuevo nacimiento, in toto, de un mundo significante y complejo del pasado.
Al preguntarnos si acaso la palabra Nachleben se encuentra en el texto de Burckhardt, la en-
contramos como un verbo una sola vez en todo al libro.

Cuando se describe el entusiasmo de Alfonso el Magnánimo frente a la Antigüedad, provo-
cado por la impresión que su espíritu recibió de la vista de las imágenes y la lectura de los
textos del pasado romano, durante su primer viaje a Italia a la conquista del reino de Nápo-
les, Burckhardt escribe: “die antike Welt […] einen großen, überwältigenden Eindruck machte,
welchem er nun nachleben mußte [el mundo antiguo […] le causó una profunda y abrumadora
impresión, que ahora debía revivir]”. Es decir que la experiencia italiana, anticuaria y literaria
clásica, había obligado al rey a buscar la supervivencia de ese estado de ánimo. Con lo cual,
podemos desembocar en el uso esporádico, pero poderoso, que Warburg hizo del sustantivo
das Nachleben en sus textos impresos (por ejemplo, en el ya citado ensayo sobre los frescos
de Schifanoia). Y, sin embargo, tal como dijo Carlo Ginzburg en su reveladora investigación
sobre la palabra y el concepto de Pathosformel – publicado en 2013 en el volumen Tre figure.
Achille, Meleagro, Cristo (Milano 2013) – Nachleben sigue siendo una noción esotérica. Por el
contrario, ese análisis genético y filológico que Ginzburg hizo de la Pathosformel nos permitió
definir y precisar mejor la categoría de la “fórmula de pathos”. No creo que yo pueda lograr,
ni de lejos, algo parecido con das Nachleben.

AN, BP | Por otro lado, y volviendo a la pregunta sobre el posible impacto personal de la obra
de Warburg… en sus textos Enciclopedia B S y Excesos lectores, se entrelaza la autobiografía
con la historiografía. ¿Considera que todo gesto interpretativo es, en algún punto, autobiográ-
fico? ¿Qué nos dice esto de la hermenéutica sobre Warburg?

152 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://www.engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=1429
https://www.engramma.it/eOS/index.php?id_articolo=1429


JEB | Si tenemos en cuenta que, desde los orígenes de la sistematización de la hermenéutica
en la Alemania de finales del siglo XVII, esa disciplina imponía la convergencia de tres
subtilitates, explicandi, intelligendi y applicandi, a pesar de los esfuerzos que hizo el pensa-
miento del siglo XX (los teóricos de la recepción especialmente) por neutralizar la subtilitas
applicandi, esta regresa siempre a la palestra. Me parece bueno aceptarla al mismo tiempo
que nos referimos explícitamente a su presencia y la mantenemos a raya, con el fin de mi-
nimizar todo lo posible nuestras interferencias de observadores de lo real en las huellas del
pasado. Por lo tanto, en la instancia de la sutileza de la aplicación, no puede sino tratarse de
nuestras vidas y, entonces, asoma el impulso autobiográfico. No lo escamotemos, manifes-
témoslo caute, midámonos con él e incorporémoslo a nuestro hacer para conocernos mejor
y consolidar nuestro esfuerzo ético a la par que intelectual. Pues, precisamente, la vida y la
historia académica de Warburg constituyen un ejemplo dramático de la imposibilidad de una
hermenéutica desligada de la existencia social, política y espiritual del hermeneuta. Los histo-
riadores no podemos escapar al vaivén de nuestro recorrido entre los monstruos y las esferas.
De todas formas, a partir de 1914, el caso de Warburg fue radical respecto del entrecruza-
miento de sus dilemas personales y sus proyectos intelectuales, a pesar de los esfuerzos que
haría a posteriori Ernst Gombrich, quien sigue siendo para mí su mayor biógrafo, en el empeño
de separar el drama de su locura de las ideas de Aby posteriores a 1924 o de los vericuetos
tan complejos e irresueltos del programa Mnemosyne.

En tal sentido, entiendo que abordajes inesperados de la obra de Warburg despuntan en los
últimos estudios de Bredekamp acerca de la presencia de la arqueología americana en las
investigaciones de Aby, desde el impacto y la intensidad de sus jornadas en California, Colo-
rado, Arizona y Nuevo Méjico en 1896, luego durante un “período intermedio” de presunto
apagamiento del interés por la etnología del Nuevo Mundo, hasta llegar a la conferencia so-
bre el ritual de la serpiente, pronunciada el 21 de abril de 1923 en Kreuzlingen, y finalmente
proseguir a través de un nuevo despertar de su atención por las culturas originarias de Amé-
rica entre 1926 y el año de su muerte. En realidad, el bello libro de Bredekamp, Aby Warburg,
der Indianer: Berliner Erkundungen einer liberalen Ethnologie (Berlin 2019), aún no traducido
al castellano, ha demostrado que nuestro hombre nunca dejó de mirar hacia la antigüedad
americana, al punto de plantearse seriamente en los últimos años de su vida un regreso a los
EE. UU, con el objeto de continuar la experiencia interrumpida de 1895-1896.

AN, BP | En esos mismos años (1980/1990), se vivió un momento intenso en la difusión del
pensamiento de Aby Warburg. Fue un momento, quizás irrepetible, en la formación de una
segunda constelación warburgiana… Se produjeron los primeros estudios que, por el carác-
ter inacabado de la obra de Warburg, pasaron a convertirse, poco después, en una suerte
de fuentes primarias para las siguientes generaciones… Su obra es también una de esas
obras pioneras que nos acercaron el pensamiento de Warburg a través de un encomiable re-
corrido por sus herederos… Su libro Historia, arte, cultura de Aby Warburg a Carlo Ginzburg
constituyó una piedra de toque para comprender el pensamiento de Warburg… ¿cómo surgió
este ambicioso proyecto? ¿cómo recuerda el proceso de elaboración? ¿qué significó para su

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 153

https://it.annas-archive.org/md5/363ffc16267f2ee5ca21c0cb25380315


comprensión del pensamiento warburguiano y qué impacto posterior tuvo en su obra (espe-
cialmente marcada, quizás, por el concepto de Pathosformel)?

JEB | Pienso en, por ejemplo, Philippe-Alain Michaud y los alemanes Horst Bredekamp, Hans
Belting y Uwe Fleckner. Los cuatro scholars tienen un conocimiento sólido de los manuscritos
de Warburg, conservados en el Instituto, y han integrado con éxito al gran corpus de los años
veinte y treinta esas fuentes de desciframiento complicado en cuanto a la escritura, amén de
fragmentarias e incompletas debido a la forma de trabajar de nuestro personaje. Mientras
que, en Michaud y Fleckner, me atrevería a decir prevalece el punto de vista histórico, creo
que, en Bredekamp y Belting, es clara la preferencia por la morfología más allá de la histo-
ria. No olvidemos que la obra más importante de Belting tal vez sea la colección de ensayos,
editada como una Antropología del arte. Señalé anteriormente la centralidad que, según el
retrato de un Warburg indígena presentado por Bredekamp en 2019, tuvo la etnología en el
pensamiento y la investigación empírica de Aby.

Y Fleckner, en sus bellos textos editados entre 2019 y 2020, traducidos al español en conjun-
to por Felisa Santos y publicados en Argentina en un solo volumen, En lucha por el espacio
del pensamiento. Aby Warburg y el poder de las imágenes (Buenos Aires 2020), introdujo el
registro de estereotipos presentes ya en las fotografías del viaje de 1896 a partir de un aná-
lisis estructural de esos materiales. Claro que Warburg no había alcanzado a descubrir los
estereotipos vivos ni a formular una conciencia real de ellos, que le permitiese escribir sobre
la experiencia del Otro en la época de su viaje. Sólo habría logrado dar ese paso a partir de
la confrontación de lo vivido en el Oeste norteamericano con su experiencia psicopática en
Kreuzlingen. Fleckner enmarcó todo ese proceso de treinta años en la busca de una lucha
antropológica y, en última instancia, histórica por la creación y dilatación de los espacios del
pensar. El fenómeno constante y siempre transfigurado de semejante esfuerzo no podía sino
asumir la dificultad persistente y desprendida del hecho de que el combate se realizaba en
el campo del arte, donde somos siempre arrebatados por el Denkraum y por el ser, al menos
momentáneamente en medio de nuestro empeño racional y científico. Me pareció entonces
que Lévi-Strauss se hermanaba con Warburg (aún no pude encontrar pruebas materiales de
un acercamiento del antropólogo francés a nuestro historiador alemán del arte) y lo hacía en
la experiencia binaria del arrebato y del regreso a alguna forma de la racionalidad que nos
impone la experiencia estética. Imagen, cuento, mito, obra musical nos separan del tiempo
cotidiano para colocarnos en un tiempo que quisiéramos no tuviese fin. Y, cuando llegamos al
instante terminal, cobramos conciencia de que aún el deleite estético de la imagen, del relato
y de la música, que pretendíamos infinito para solaz de nuestros sentimientos de fraternidad
humana, es precario y debe disolverse. Claro que si la imagen, el cuento o la música nos han
modificado para bien ha sido porque la lección fue estupenda. Cobramos conciencia de que
nuestra empresa común es la de enfrentar y aceptar, con humildad y fascinación, que somos
criaturas tironeadas por el dilema irresoluble de Hamlet. A propósito de esa posición binaria
fundamental, Claude Lévi-Strauss escribió, en El hombre desnudo, “una de las más bellas
páginas de la literatura francesa del siglo XX” (véanse Jean-Jacques Nattiez, Mito, ópera y

154 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://www.academia.edu/11713771/Antropolog%C3%ADa_De_La_Imagen_Hans_Belting
https://it.annas-archive.org/md5/fb815074f4842f6c28ab687f6fa14915


vanguardias. La música en la obra de Claude Lévi-Strauss, Buenos Aires 2013), totalmente
comparable al pathos de las últimas frases de la conferencia de Kreuzlingen:

Al ser humano no le es dado escoger entre el ser y el no ser. Un esfuerzo mental consustancial
con su historia, que sólo cesará con su desaparición de la escena del universo, le impone asumir
las dos evidencias contradictorias que dinamizan su pensamiento y, para neutralizar esta opo-
sición, engendra una serie ilimitada de distinciones binarias que sólo logran, a escala cada vez
más reducida, reproducir y perpetuar esta antinomia primera sin lograr resolverla jamás: realidad
del ser […], pero, a la vez, realidad del no ser, cuya intuición lo acompaña de forma indisoluble.
Incumbe al hombre vivir y luchar, pensar y creer, mantener sobre todo el coraje sin olvidar jamás
la certeza adversa de que no se encontraba presente en otro momento sobre la Tierra, de que
no lo estará siempre y de que, con su desaparición ineluctable de la superficie de un planeta
también destinado a la muerte, sus labores, penas, alegrías, esperanzas y obras desaparecerán
como si nunca hubieran existido.

A decir verdad, acerca de este acercamiento entre Warburg y Lévi-Strauss, aunque creí que
me pertenecía, no es así. Nunca descubro la pólvora. Un joven lingüista argentino, Cristian
Palacios, escribió ya en 2018 un artículo esclarecedor sobre la confluencia (involuntaria qui-
zás) de ambos pensadores: Transformaciones y supervivencias. Notas sobre el problema de
la transposición intersemiótica. Pero Fleckner encontró que Warburg había regresado al ho-
rizonte de la Aufklärung tras recibir, en julio de 1924, la noticia de la muerte de Franz Boll,
autor de Sphera, un libro de 1903 fundamental para la historia de la astronomía y la astro-
logía en la Antigüedad. Nuestro Aby planeó entonces un homenaje a su admirado erudito, en
abril de 1925 en el Instituto, y preparó una conferencia donde volvió por sus fueros la histo-
ria del Denkraum abierto por el espíritu científico. Acoto que la edición de esa conferencia,
por parte de Davide Stimilli y Claudia Wedepohl y traducida por Joaquín Chamorro Mielke, Per
monstra ad sphaeram. Terror y armonía de las esferas, (México/Madrid 2022) es simplemen-
te una obra excepcional de edición y comentarios. Por su parte, Fleckner reforzó la idea de
un regreso de Warburg a la confianza en la Ilustración, en el estupendo capítulo de su libro
de 2020, consagrado al último proyecto educativo de Aby: el Kosmologikon del Planetario de
Hamburgo en 1929. Con un pie en el estribo, me permito aconsejar otro regreso de nuestra
parte, meditado y destilado a través de las fogatas posmodernas de los últimos treinta años,
hacia la biografía monumental escrita por Ernst Gombrich en 1970.

AN, BP | La tardía circulación de los ensayos de Warburg contrasta con la circulación más
temprana y profusa de sus continuadores (especialmente Erwin Panofsky o Ernst Gombrich).
¿Recuerda, de alguna forma concreta, esa irrupción del pensamiento warburguiano gracias a
los trabajos de Ciocchini? A su vez, es interesante el preciso recorrido que realiza en su libro a
través de distintos herederos de Warburg… El libro es también ambicioso en su Apéndice con,
por ejemplo, el maravilloso ensayo de juventud de Ciocchini sobre las sirenas, con el final ana-
lizando a Odiseo; las cartas de René Char o la carta que Cassirer envía a Warburg en 1926.
Estos textos conforman un Apéndice absolutamente heterogéneo… ¿De qué forma seleccionó
este Apéndice que acompaña, de manera matérica, el viaje de Warburg a Ginzburg?

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 155

http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/sys/article/view/5261
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/sys/article/view/5261


JEB | Confiteor. Me aproveché del apéndice para lograr tres o cuatro cosas. La primera, tra-
ducir y poner al alcance del lector dos fragmentos de ensayos de Warburg, publicados ya en
los Gesammelte Schriften de 1932. Me pareció que se trata de dos pasajes en los que se ad-
vierte la combinación de la complejidad y polimorfismo de sus investigaciones, así como su
compromiso con las Luces. La segunda, agregar dos alusiones a los dos proyectos mayores en
la vida intelectual de Warburg: 1) el proyecto Mnemosyne, sumariamente descripto por Aby, y
2) la biblioteca que fue y es base del Instituto, presentada en una carta de agradecimiento del
filósofo Ernst Cassirer (nada menos) al propio sabio. La tercera, manifestar la conciencia del
legado inmenso y variopinto de uno de mis maestros, el agradecimiento y la admiración que
siento por Ciocchini. Sentí la necesidad de ensanchar la perspectiva de su figura, dar lugar a
un pequeño trabajo en los principios de su carrera y descubrir el vínculo de amistad profunda
que lo unió a René Char. La última cuestión se refiere a otra deuda enorme que siento hacia
mi profesor en la Università degli Studi di Firenze, Carlo Del Bravo; a pesar de sus resistencias
a una clasificación que pudiera encerrar y encapsular el propósito de sus investigaciones, tan
personales y al mismo tiempo tan bien enraizadas en las fuentes artísticas y literarias. A pe-
sar de ello, insisto, desde que lo conocí en 1979 y asistí a sus clases, tanto sobre los temas
especiales desarrollados en la cátedra, cuanto a las sesiones deslumbrantes de “Atribucio-
nes”, pensé que, para mi gobierno, debía vincular sus trabajos con alguna de las corrientes
principales de la historiografía del arte. Y así ocurrió que la única asociación posible que me
pareció pertinente, debido a la densidad de sus redes de textos e imágenes, de comitentes,
poetas y pintores, de parentescos filosóficos entre los artistas modernos y los pensadores de
la Antigüedad o los teólogos de la tradición cristiana, era la que lo ligaba a otros análisis y
descripciones densas como las practicadas por Warburg y sus enormes epígonos, desde Pa-
nofsky y Gombrich hasta Paolo Rossi y Carlo Ginzburg. De todos modos, también me pareció
que el Breve comentario sobre la cúpula de la Sixtina, escrito por Del Bravo debía ser accesi-
ble al público hispanohablante.

AN, BP | En su trabajo sobre Warburg, Panofsky y Ginzburg, en varios momentos ha deslizado
críticas al cientificismo visual. ¿Qué lugar tienen entonces para usted las capas de interpreta-
ción o incluso el error en su propio método de trabajo?

JEB | Si bien es muy cierto que el cientificismo visual se me aparece como un campo limitado
e insuficiente a la hora de pretender un fundamento inatacable o indestructible para los es-
tudios sobre las artes figurativas, también es cierto que un conocimiento histórico de bases
racionales, empíricas y, al mismo tiempo, atentas al horizonte emocional de los seres huma-
nos no puede sino proponerse un objetivo, muy difícil de conseguir por cierto: el ir más allá de
lo visual, pero sin desprenderse de tal experiencia de la sensibilidad humana, aún en el caso
de que los significados, deducidos de la praxis de la investigación semiótica e histórica, pue-
dan poner en duda la validez no sólo cognitiva sino ontológica, ética y axiológica del ejercicio
de la visión. Desde el punto de vista de los estratos de la interpretación, es posible que deba-
mos ejercer sobre cada uno de ellos el control de los demás, del psicológico sobre el visual
primario, del histórico sobre el psicológico y viceversa, del lingüístico y semiótico sobre los an-

156 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



teriores y, también, viceversa. Ante la demostración del error, por general que este sea, hay
que buscar el estrato donde se ha manifestado con mayor fuerza, explorar si la conexión con
otros estratos perdura, se atenúa o bien desaparece. Se necesita entonces replantear toda la
interpretación y repetir las operaciones a partir del o de los estratos libres o bien más aleja-
dos del error. Tengo ejemplos personales de ocurrencias como esas, sobre todo en el campo
de las atribuciones de pinturas y dibujos, en las que la interpretación histórica y contextual
me alejó de la atribución correcta y me llevó asimismo a una sobreinterpretación ridícula de
los significados. El color rojo de la cabellera del Muchacho que sostiene un dibujo infantil,
cuadro asignado a Giovanni Francesco Caroto, hoy en el Museo di Castelvecchio en Verona,
me indujo a pensar que aquel detalle podía tener algún vínculo con el hecho frecuente de
que, en la poesía satírica del siglo XVI, se tuviera ese color del pelo como característico de los
demonios. Me había olvidado de que el pintor había nacido como Giovanni Francesco Baschi
y había modificado su apellido paterno por el nombre Caroto en el registro censal de Verona.
De lo cual resulta más sencillo proponer que su nuevo apellido aludía al color de su cabello
y que el retrato del niño dibujante no era más que un autorretrato desplazado en el tiempo.
El cuadro lo mostraba en su época de aprendiz del arte, orgulloso al exhibir el esquema, algo
grotesco y torpe, de un ser humano dibujado.

AN, BP | En 2005 se publica en Akal, la traducción española de El Renacimiento del
Paganismo, ¿cambió de alguna forma la recepción de Warburg?

JEB | La salida de la edición de Akal fue un hecho que los pocos warburguianos que “en la
Argentina han sido” festejamos todavía, aunque hayan pasado veinte años. La traducción,
las referencias editoriales al original, los paratextos de Kurt Forster y Felipe Pereda, las imá-
genes intercaladas según corresponde, han hecho de ese libro una suerte de vademécum
permanente para quienes estudiamos la obra de Warburg y pretendemos aplicar sus ideas y
métodos a nuestros propios trabajos sobre la historia y la antropología del arte de las épocas
más variadas, o bien discurrir acerca de la que podríamos llamar la teoría del conocimiento
explícita e implícita en ese corpus. La edición del Atlas Menmosyne y de los textos tardíos de
nuestro Hamburgués (1925-1929) por parte de Akal en 2010 significó la disponibilidad de
otros hitos fundamentales en el camino del conocimiento de la obra, el pensamiento y el mé-
todo de Aby Warburg en el mundo de habla hispánica.

AN, BP | Siguiendo con la edición del Atlas Mnemosyne en 2010… ¿marcó un nuevo mo-
mento la publicación del Atlas? Argentina es, según creo, uno de los pocos países
hispanohablantes que, de forma pionera, tenía ya lo que podemos denominar como un “grupo
warburguiano”… En este sentido, me interesa ahondar en la formación de ese grupúsculo en
la Argentina desde los años ’90… ¿Existe para usted una tradición o mejor dicho una escuela
warburgiana (o varias) en Latinoamérica? ¿Cuáles serían, precisamente, sus avances teóricos
más significativos?

JEB | Quisiera recalcar el sentido de reivindicación civilizatoria que animó al grupo Hermát-
hena, cuando los argentinos salíamos a tientas del túnel oscuro de la dictadura militar y de

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 157



la derrota en la Guerra de las Malvinas. Traer a Warburg al centro de nuestra escena, aunque
fuese algo pequeño y limitado al protagonismo de unos pocos filólogos e historiadores del
arte, en aquel momento en el que la angustia y la muerte de tantos jóvenes nos había trasla-
dado a una sima de la historia argentina, la operación de filia y estudio introdujo un momento
de gran esperanza entre nosotros. La tragedia personal de Ciocchini y su valentía al seguir
su vida de gran scholar, de iluminación ética de una juventud desorientada por el dolor y la
desaparición de tantos de sus iguales, era para los incipientes warburguianos una suerte de
espejo en el cual descubrir nuestras heridas, nuestras responsabilidades y asumir lo que una
justicia colectiva exigía de nosotros. Digamos que tal espejo nos enviaba también la imagen
de Aby Warburg, acosado por los desgarramientos personales y sociales, producto de la Gran
Guerra, capaz de sobreponerse a sus demonios íntimos y concebir el camino arduo de la re-
generación por medio del saber histórico y la indagación del arte, a partir de su exterioridad
aparente y de su intimidad polarizada como epítome de la condición humana.

Respondiendo a su segunda pregunta: definitivamente sí, existen varias líneas warburguianas
en la scholarship latinoamericana. Me atrevería a decir que, si consideramos que la iconolo-
gía de Panofsky fue una derivación de las enseñanzas que trajo consigo la organización de
la Biblioteca Warburg, desde los años ’60 ha existido en Latinoamérica una muy robusta es-
cuela iconológica a la cual podríamos considerar presente, si bien algo fantasmal y parcial en
verdad, de la teoría warburguiana del arte y la cultura. El punto de partida fue un artículo del
peruano Francisco Statsny, publicado en 1965 en la revista “Letras” de la Universidad de San
Marcos. Su título da idea del punto de inflexión que produjo ese texto en la historiografía lati-
noamericana del arte: “Estilo y motivos en el estudio iconográfico. Ensayo en la metodología
de la historia del arte”. No es casual que el “Journal” del Warburg y del Courtauld publicara,
en 1983, un trabajo iconológico de Statsny, La Universidad como claustro, vergel y árbol de
la ciencia. Una invención iconográfica en la Universidad del Cuzco. No abrigo dudas de que
el producto latinoamericano más alto y elaborado de la iconología que cultivaron el tándem
Panofsky-Gombrich y sus discípulos fue el libro incomparable de la boliviana Teresa Gisbert,
Iconografía y mitos indígenas en el arte (La Paz 1980). Pocos textos han tenido una recepción
tan vasta en la historiografía artística de nuestro subcontinente. Gisbert presentó allí prue-
bas contundentes del mestizaje cultural alcanzado en el arte de los Andes a partir del año
1600, una mezcla que se traducía tanto en el plano de la recreación iconográfica cuanto en
la adopción de técnicas prehispánicas y en el reconocimiento de la excelencia estética que
podían alcanzar los artistas indígenas. Los esfuerzos principales de Gisbert se dirigieron al
primer punto de la inventiva en torno a temas cristianos, a alegorías y símbolos vinculados
con la monarquía incaica y a las representaciones de los hechos de la conquista de América,
pintadas por y para los indios sometidos. La Virgen del Cerro, un lienzo del siglo XVII que hoy
se encuentra en la Casa de la Moneda en Potosí, es un caso extraordinario de asimilación
entre la Virgen cristiana y la Pachamama, pues la cabeza y las manos de María aparecen des-
prendiéndose de la silueta y de la masa del Cerro argentífero de Potosí. Por otra parte, Gisbert
registró Adoraciones de los Reyes de la pintura andina en las que el Inca fue incorporado a

158 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologica/article/view/641
https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologica/article/view/641
https://www.academia.edu/43922875/Gisbert_Teresa_Iconografia_y_mitos_indigenas_en_el_arte
https://www.academia.edu/43922875/Gisbert_Teresa_Iconografia_y_mitos_indigenas_en_el_arte


la Epifanía en veste de cuarto rey mago; este recurso daba solución al gran rebus de cómo
la humanidad americana había estado presente in spiritu en el momento de la manifestación
de Jesús ante el mundo entero, dado que Europa, Asia y África, las partes del Viejo Mundo,
habían concurrido a Belén en las personas de Gaspar, Melchor y Baltasar y así los había re-
tratado la tradición plástica europea. También en la pintura del siglo XVIII y de los primeros
tiempos de la Independencia, Teresa descubrió grandes alegorías en las que la dinastía in-
caica se unía a la Casa de España y se fundía con ella para gobernar el Imperio colonial,
al mismo tiempo que reveló de qué modo, mediante el reemplazo del monarca de Castilla
por la figura de Bolívar, tales cuadros políticos se adaptaron a las exigencias de legitimación
de los nuevos estados americanos a partir de la Independencia. Gisbert no abandonó nun-
ca más la búsqueda de innovaciones iconográficas que hubieran protagonizado los artistas
sudamericanos en los sistemas cristianos y políticos de la representación, propios del arte de
Occidente. Eso hizo en su bello libro acerca de las figuraciones andinas del Paraíso como la
floresta donde habitan los pájaros parlantes, que pueblan los fondos de la pintura cuzqueña
a partir del siglo XVII (El Paraíso de los Pájaros Parlantes. La imagen del otro en la cultura
andina, La Paz 1999). Eso mismo hizo al ocuparse de los infiernos y las postrimerías pinta-
das en el Alto Perú y descubrir en semejantes cuadros una descripción visual inédita de los
pecados indígenas, que coloca el problema de la idolatría en el centro de toda la experiencia
religiosa del cristianismo andino (El cielo y el infierno en el mundo virreinal del sur andino, La
Paz 2010).

Recordemos que uno de los casos más intrigantes de la iconografía colonial de Hispanoamé-
rica es el de los llamados “arcángeles arcabuceros”. El tópos, muy presente en la pintura
cuzqueña y altoperuana entre finales del siglo XVII y mediados del XVIII, se desplegó en largas
series de entre seis y diez criaturas celestes aladas, que visten trajes de etiqueta comunes en
la Europa de Luis XIV, manipulan arcabuces, los apoyan sobre un hombro, apuntan con ellos
hacia arriba del cuadro y les cargan la pólvora. Es común que esos escuadrones incluyan un
abanderado y un tambor y que los designen nombres salidos de la tradición hebrea, inscrip-
tos en la parte inferior de las telas, pero lo que define y separa a esos conjuntos de cuanto
modelo europeo se haya indagado es definitivamente el arma de fuego que blanden los per-
sonajes. En procura de la solución del enigma, el historiador peruano Ramón Mujica Pinilla
produjo un libro notable, Ángeles apócrifos en la América virreinal (Lima/México 1992), que
situó la iconografía de esos arcángeles en una dimensión nueva, rica de alusiones posibles
y verificables a inmensas cuestiones de la filosofía del Renacimiento y del Barroco europeos,
densa de significados teológicos y muy consciente de las persistencias religiosas del mundo
andino anterior a la conquista en los siglos XVII y XVIII. Uno de los puntos que más ha llamado
la atención de los investigadores ha sido el de los nombres de los ángeles. Los que figuran
escritos en las series alto peruanas no sólo dan por sentada la canonicidad de los siete ar-
cángeles de Palermo, lo cual va más allá de los cuatro aceptados por la Escritura – Miguel,
Rafael, Gabriel, Uriel – sino que exceden ese mismo número de siete y agregan denominacio-
nes completamente heterodoxas. Mujica Pinilla ha expuesto, en primer lugar, los vínculos que

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 159

https://it.annas-archive.org/md5/1ba47d6bc4691ef65a08745297ffb03f


unieron al beato Amadeo, místico franciscano de fines del siglo XV quien, en su Apocalipsis
Nova, propiciaba el culto de dulía a los siete de Palermo, con la expectativa de la llegada de
un papa angélico y la misión posterior de la Compañía de Jesús. Ramón descubrió un texto,
escrito por el jesuita Andrés Serrano y publicado en México en 1699, acerca de la validez
y necesidad de la devoción que debería prestarse a aquellos “siete Príncipes asistentes al
Trono de Dios”. El libro provee visiones y argumentos sobre el culto angélico, que muy bien
podrían haber sido moneda corriente en los círculos jesuitas de toda América y proporcionar
el fundamento teológico principal para la creación de las series de Arcabuceros. A ello, Muji-
ca Pinilla sumó el peso que la tradición neoplatónica tuvo en la astronomía mística y angélica
elaborada por los intelectuales de la Compañía en el siglo XVII, un factor que daría cuenta del
aumento del número de criaturas celestes y de sus nombres en los cuadros de que tratamos.
Sin embargo, la clave de bóveda de todo el análisis iconológico de nuestro autor se ubicó en
la aproximación identificatoria o la asimilación entre la creencia cristiana en los arcángeles y
la creencia andina prehispánica en el poder de los seres alados que asistían a los guerreros
en las batallas.

Entretanto, el argentino Roberto Casazza trabajaba en el Instituto sobre su tesis de maestría
acerca del tópos de la Voluntas en la iconografía europea del Renacimiento. El trabajo fue pre-
sentado y aprobado en septiembre de 1995. Su título, Iconología de la iconografía medieval y
renacentista de la Voluntas, nos sitúa de inmediato en la perspectiva que define la tesis: Ca-
sazza descubre y construye un repertorio de las alegorías e imágenes simbólicas con las que
se representó la facultad de la Voluntas, desde los manuscritos del siglo XII hasta los tratados
de Bocchi, Ripa y las ilustraciones en los libros editados de los trabajos filosóficos y eruditos
de Jacob Boehme y Robert Fludd en el siglo XVII. A partir de una clasificación detallada del
corpus, fundada en los atributos, los gestos de las figuras simbólicas y en las escenas donde
ellas están representadas junto a las alegorías de otras facultades del espíritu, nuestro joven
autor volvió a los conceptos de la Voluntas que elaboró la tradición de la ética, de la metafí-
sica y de la poesía, desde Aristóteles y los poetas greco-latinos, más tarde san Agustín y los
escolásticos, hasta los neoplatónicos del Renacimiento. Regresó a tales nociones para pre-
cisarlas y expandirlas según una taxonomía inédita, basada en el análisis iconográfico, que
distingue cuatro aspectos bien diferenciados de la Voluntas: su identificación con la Providen-
cia y la voluntad divina, su carácter de facultad del alma por la que ésta aspira a elevarse,
su naturaleza de fuente de toda actividad espiritual y, finalmente, el ser ella el locus donde
ocurre el proceso de las elecciones éticas. Es decir que el campo de las imágenes proveyó a
Casazza de los instrumentos necesarios para ordenar, comprender y sistematizar la historia
filosófica de una idea fundamental de la ciencia de la psique humana, la voluntad, hasta el
advenimiento de la psicología experimental y del psicoanálisis en el filo del siglo XX. Sospecho
que estamos en presencia de uno de los mejores ensayos de superación de lo iconográfico
por lo iconológico. El sentido del itinerario que va de las imágenes hacia la filosofía y la psico-
logía profunda en la obra de Casazza es el que Warburg y Panofsky postulaban.

160 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



Por fin, me animaría a decir que, en 2005, apareció en México una obra que ya podemos
ubicar en uno de los núcleos principales de la producción directamente vinculada, sin inter-
mediaciones de escuela, a la obra de Aby Warburg. No andaría muy errado el decir que, en
el origen del interés de los historiadores de las ideas por las artes memorandi desde la An-
tigüedad hasta el período barroco, se encuentran las exploraciones que Warburg hizo de la
cuestión psicológica de la memoria individual y colectiva, cuando buscó encontrar una base
vital (biológica) al proceso de fijación y transmisión de las fórmulas patéticas que componen
el repertorio fundamental de la experiencia sensible y artística de una civilización. Aby halló
esa clave de bóveda en el concepto de “engrama” o huella energética que lo vivido deja en
la memoria de un individuo o de una comunidad. Él mismo extrajo la noción de la obra del
psicólogo Richard Semon, Die Mneme (Leipzig 1908). De tales indagaciones se derivó más
tarde el proyecto Mnemosyne y, de las necesidades que éste impuso al desarrollo de la ma-
yor cantidad de conocimientos posibles sobre la cultura y los saberes del Renacimiento, se
desprendió, tras la Segunda Guerra Mundial, el programa historiográfico de Frances Yates y
de Paolo Rossi sobre el cultivo de las artes de la memoria en la tradición clásica y en los co-
mienzos del mundo moderno. Pues bien, en un libro de erudición rica, originalidad notable
en las operaciones de entretejido de las fuentes y potencia imaginativa aplicada al hallaz-
go de correspondencias entre textos e imágenes, la historiadora mexicana Linda Báez Rubí
ha desandado en buena medida ese camino. En primer lugar, Báez Rubi analizó los proce-
sos de formación de dispositivos mnemotécnicos e ideas sobre las capacidades cognitivas y
creadoras de la facultad mental de la memoria en la obra de Ramón Llull; examinó luego los
mecanismos de transmisión de ese lullismo a la teoría y práctica de la retórica en el siglo XVI,
sobre todo al texto Rhetorica christiana, publicado por el fraile mexicano Diego de Valadés en
1579 con el propósito de exponer los métodos de enseñanza de la doctrina cristiana a los
catecúmenos de la Nueva España. Nuestra colega ha descubierto el papel central que tuvo
en la conversión masiva de indígenas el trabajo de los misioneros con diagramas e imáge-
nes, recursos visuales que apelaban singularmente a una activación de la memoria entre los
destinatarios de la prédica. En este punto de su investigación, la doctora Báez Rubí incorpo-
ró a su bagaje la cuestión de los engramas que Warburg utilizó para explicar los medios de
definición y comunicación de las formas significantes y emotivas en un horizonte civilizato-
rio a través del tiempo. En el caso de la Rhetorica de Valadés, los dichos engramas eran los
núcleos o elementos iconográficos fundamentales, hechos de personajes, ademanes y pos-
turas, derivados del gran corpus gráfico producido por los talleres flamencos de grabado y
destinados a transmitir con fuerza y claridad la fe evangélica a las poblaciones aborígenes de
México. Linda ha demostrado cómo los ciclos de pinturas murales en los conventos de agus-
tinos y franciscanos en la Nueva España de los siglos XVI y XVII pueden entenderse a modo
de artefactos monumentales de aquel ars memorandi cuya finalidad consistía en explicar e
inculcar el dogma cristiano en la mente de millones de seres humanos incorporados al do-
minio económico, técnico e intelectual de los europeos tras la conquista de Mesoamérica. El
éxito de la mnemotecnia en la Nueva España tal vez se haya asentado en el hecho de que
las artes de la memoria, mucho más que los sistemas de escritura, fueran los instrumentos

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 161



de la transmisión cultural comunes a los pueblos americanos, desde las grandes planicies de
América del Norte hasta los Andes Centrales, según lo que han demostrado recientemente los
trabajos esclarecedores del antropólogo Carlo Severi, El sendero y la voz, Una antropología de
la memoria (Buenos Aires 2010), traducción de la edición original en italiano, publicada en
2004.

AN, BP | El año 2019 señala un momento fundamental en el Warburg ‘argentino’ con la ex-
posición que se realiza en el Museo Nacional de Bellas Artes. ¿Cómo germina esta idea? Nos
interesa, además, la idea, novedosa, de una exposición que piensa con Warburg, a través de
su pensamiento e intenta ilustrar, poner en imágenes, su pensamiento. A su vez, ¿qué supuso
el congreso de 2019, realizado en el marco de la exposición, para los estudios warburguianos
en la Argentina?

JEB | La idea de la exposición salió de la experiencia docente universitaria pues, en mi caso,
siempre me las ingenié para hacer que se incluyese un capítulo warburguiano en los progra-
mas semestrales de casi veinte años. He de decir que los estudiantes solían entusiasmarse
con las herramientas conceptuales y metodológicas que les proporcionaba la teoría general
de la cultura, deducible de los ensayos de Warburg y de su proyecto Mnemosyne, amén de
la exposición en la primera mitad del libro escrito por Georges Didi-Huberman, La imagen
superviviente (Madrid 2009, edición original Paris 2002). Existió siempre un pedido de los
alumnos para realizar, según el modelo del Atlas, un panel sobre un tema concreto de la his-
toria cultural (justamente, la que se desenvolvía en cada curso de la materia “Problemas de
historia cultural”, a mi cargo en la Universidad Nacional de San Martín). Tras varios años de
realizar el experimento educativo sobre la base de la exploración en las colecciones del Mu-
seo Nacional de Bellas Artes, en el Museo Nacional de Arte Decorativo, en el antiguo Museo
de Calcos para la enseñanza del dibujo, decantaron cinco grandes temas: La ninfa, por su-
puesto, El héroe, La serpiente y la magia, El cielo estrellado y La distancia y la memoria. Así
nació, en 2017, el proyecto de una exposición sobre “La teoría artística de Aby Warburg. Nin-
fas, serpientes, constelaciones” (Buenos Aires, Museo Nacional de Bellas Artes, 12 abril – 1
septiembre 2019). Roberto Casazza, a la sazón investigador principal de la Biblioteca Nacio-
nal Mariano Moreno y joven scholar del Instituto Warburg más de veinte años antes, concibió
el proyecto de organizar, en paralelo a la muestra en el Museo de Bellas Artes, un congreso
internacional sobre los estudios warburguianos en el mundo (“Simposio Internacional War-
burg 2019”, Buenos Aires, Biblioteca Nacional, 8 – 13 abril 2019). Así fue cómo se reunió
una pléyade de investigadores de las Américas, Europa e Israel en la ciudad de Buenos Aires,
que atrajo también a muchos entusiastas locales y dio ocasión para un intercambio inédito
de acercamientos a la obra de Warburg, de hallazgos sobre la irradiación de sus ideas, de de-
bates alrededor de la vigencia poderosa de su figura intelectual y moral. Entre la exposición y
el congreso, Buenos Aires fue por unos días la capital warburguiana del mundo.

AN, BP | En la línea de una exposición con Warburg, es decir, sirviéndose de su pensamiento,
me gustaría preguntarle sobre su libro La imagen y la risa que, en cierto sentido, es también

162 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025

https://www.bellasartes.gob.ar/exhibiciones/ninfas-serpientes-constelaciones-la-teoria-artistica-de-aby-warburg/
https://www.bellasartes.gob.ar/exhibiciones/ninfas-serpientes-constelaciones-la-teoria-artistica-de-aby-warburg/
https://www.bn.gov.ar/warburg/simposio
https://www.bn.gov.ar/warburg/simposio


Algunas imágenes de la exposición “La teoría artística de Aby Warburg. Ninfas, serpientes, constelaciones”
(Buenos Aires, Museo Nacional de Bellas Artes, 12 abril – 1 septiembre 2019, comisariada por José Emilio
Burucúa.

una aplicación de método a través de la noción clave de Pathosformel en la que ya había
ahondado en el libro De Aby Warburg a Ginzburg.

JEB | El libro es el resultado, incompleto me temo, de un intento de remitir una serie de imá-
genes cómicas, satíricas, burlescas al concepto de Pathosformel y examinar si el resultado es
un cuadro coherente de fórmulas vinculadas al fenómeno de la risa. Encontré que no pare-
ce posible llegar a una sola Pathosformel que abarque la totalidad de los significantes de tal
fenómeno, pero sí resulta viable y probablemente fértil desde el punto de vista de la historia
toparse con tres formas de lo risible, al menos en el campo de la civilización euroatlántica mo-
derna. De esas tres manifestaciones de la risa – la risa carnavalesca de la inversión, la risa
satírica y crítica que incluye los ejercicios de ironía, la risa humorística que presenta una faz
redentora, tal vez sublime – ensayé la derivación de dos Pathosformeln vinculadas a las dos
primeras modalidades – la Pathosformel de la majestad invertida y la de la Anti-Ninfa – más
una tercera asociada al humor que he llamado “de la convergencia imposible”.

AN, BP | Me interesa este concepto de la Anti-Ninfa… pero, ¿no cree que el concepto anti-Nin-
fa en realidad debería ser, según las exigencias del complejo personaje teórico en Warburg,
algo más – quizás mucho más – que una representación femenina grotesca, es decir, antité-
tica a la de la gracia?

JEB |Para contestar positivamente la pregunta, es decir, proponerme el ir más allá de
la noción de Anti-Ninfa como una simple antítesis de la gracia casi consustancial de la
Pathosformel de la Ninfa, debo recalcar, en primera instancia, que reconozco la necesidad y
legitimidad de ampliar aquel concepto. Pero debo hacerlo evitando su inclusión o absorción
en el fenómeno de la polaridad emocional y psicológicamente significante de la Pathosformel
de la Ninfa. La Anti-Ninfa no debería de articularse con esta fórmula sino ser ella misma la
denominación de una Pathosformel diferente, no asociada a la experiencia de la vida joven,
ágil, graciosa y también frenética de muchachas o efebos, sino a la Erlebnis contrapuesta
de una vida amenazada por la torpeza o descomposición de los movimientos, por la aproxi-

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 163



mación de la vejez u otros aspectos de la decadencia física y moral, por el esfuerzo inútil a
la hora de recuperar una gracia física y un entusiasmo del alma que desaparecen. Dada la
supremacía femenina de la Ninfa en la primera revelación de una Pathosformel en tanto cate-
goría estético-histórica, herramienta privilegiada de una historia del arte capaz de dar cuenta
de las formas miméticas, simbólicas y morales (otra manera ésta de calificar las imágenes
y representaciones inductoras de la acción), parece conveniente plantearse la busca de una
femenina Anti-Ninfa al explorar la Pathosformel correspondiente a la vivencia fundamental de
la caducidad en nuestra civilización.

AN, BP | No querríamos terminar sin mencionar la figura del elefante, importante en su obra.
La figura del elefante, en su lectura, condensa ciencia, exotismo, política y espectáculo. ¿Qué
otras imágenes animales considera importantes para pensar la cultura occidental moderna?
¿Y en este caso latinoamericano? ¿No puede nacer precisamente de Latinoamérica una for-
ma de cultura de la imagen diferente?

JEB | Bello final, inesperado, este referido a los animales. Para el occidente moderno, aunque
parezca arcaico y paradójico, no podemos hacer a un lado el caballo, pero tampoco los osos,
que desempeñaron un papel central en el imaginario del Medioevo y ahora nos atraen y ate-
rrorizan en la América del Sur (el oso andino) o en la del Norte (el negro americano, el grizzly,
el blanco polar). Por fin, aunque viva en el Asia, el tigre, el visto de lejos, en la jungla, en la
nieve siberiana, en el circo y en sueños, convertido en metáfora ejemplar de la belleza y de su
ferocidad por la poesía de Jorge Luis Borges.

En Latinoamérica, si la anaconda monstruosa no puede aparecer más que como una exterio-
rización del mal incomprensible del mundo, el perezoso y el mono carayá son nuestra imagen
refleja. Pero, respecto de una forma de la cultura de la imagen que pudiera desarrollarse y
evolucionar en estas tierras, entiendo que la fundada en la hibridez de animales y seres hu-
manos, central en la herencia del arte y las ideologías mexicanas y andinas, está agotada.
Yo buscaría, en cambio, embriones del desideratum estético latinoamericano en la presencia
directa, no mimética, de los materiales del arte: las varas plásticas del mimbre, las lanas mag-
níficas de los tejidos, las tierras cocidas de colores extraordinarios, las plumas de las aves
psitaciformes y de los colibríes.

AN, BP | Por último, nos gustaría rescatar la frase con la que comienza el catálogo de la ex-
posición. Escribe: “Una exposición sobre Aby Warburg (1866-1929) en el Museo Nacional de
Bellas Artes. ¿Por qué? Ante todo, no estamos solos”. ¿Cree que, ahora mismo, el estudio de
Warburg continua? ¿Seguimos “sin estar solos”?

JEB | Sí, absolutamente, y creo necesario que el estudio de Warburg siga vivo, que nos pro-
pongamos planes de investigación prolongados sobre las categorías, los métodos, los altos
fines de autoconocimiento de la especie y de conjura de nuestros miedos, cuya definición Aby
parece haber tomado de Tito Vignoli, Además, los haría confluir con los miedos enumerados

164 La Rivista di Engramma 227 settembre 2025



y confrontados a la libertad, en los términos usados por Franklin Roosevelt en un discurso fa-
moso de 1941.

English abstract

Through a wide-ranging interview, Argentine historian José Emilio Burucúa recounts his entry into Warbur-
gian method thought via Héctor Ciocchini amid the trauma of the dictatorship and the formation of the
Hermáthena circle. He revisits his early Spanish translations of Warburg and the philological stakes of
rendering Nachleben, Pathosformel, and Denkraum, arguing for translation as a linguistic, cultural and
temporal operation. In the interview Burucúa proposes a historically and affectively grounded method that
goes beyond the visual while remaining anchored in it. He maps the reception of Warburg in the Spanish-
speaking world – from the Akal editions to the 2019 Buenos Aires exhibition he curated.

keywords | Aby Warburg; Héctor Ciocchini; Hermáthena; Ernst Gombrich; Francisco Statsny; Teresa Gi-
sbert; Museo Nacional de Bellas Artes.

La Rivista di Engramma 227 settembre 2025 165



la rivista di engramma
settembre 2025
227 • Warburgian Studies in the Ibero-American Context

ͺ

Editorial
Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon

Overviews
An exploration of Warburgian studies across the 
Ibero-American world
edited by Ada Naval, Ianick Takaes, Giulia Zanon
Estudos warburguianos no Brasil (2023-2025)
Ianick Takaes
Estudios warburguianos en América hispánica 
(2019-2025)
Bernardo Prieto
Estudios warburguianos en España (2019-2025)
Ada Naval
Warburgian studies in Portugal (2000-2025)
Fabio Tononi
Las ciencias de Atenea y las artes de Hermes
entrevista a José Emilio Burucúa, a cargo de Ada Naval, 
Bernardo Prieto

Essays
Warburg in America
David Freedberg
“Bilderwanderung”
Linda Báez Rubí
Towards a Philosophical Anthropology
Serzenando Alves Vieira Neto
Partecipation and Creation of Distance
Cássio Fernandes
Astrology Between Science and Superstition 
in Art History
Antônio Leandro Gomes de Souza Barros

Presentations
Una presentación de Aby Warburg en/sobre 
América: Historia, sobrevivencias y repercusiones 
(México 2024)
Linda Báez Rubí, Emilie Carreón Blain, 
Tania Vanessa A. Portugal
The Exuberant Excess of His Subjective Propensities
Ianick Takaes


